
Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Inhaltsverzeichnis

Über die Menschwerdung des Logos und dessen leibliche Erscheinung unter uns
(De incarnatione Verbi) 2
1. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2
2. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3
3. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
4. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 6
5. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
6. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
7. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8
8. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
9. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10
10. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
11. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12
12. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
13. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
14. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
15. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
16. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
17. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
18. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
19. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
20. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
21. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
22. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
23. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
24. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
25. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
26. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25
27. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
28. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27
29. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28
30. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
31. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
32. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
33. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 31
34. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
35. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

1



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

36. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
37. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35
38. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36
39. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
40. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
41. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
42. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
43. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
44. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
45. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
46. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45
47. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
48. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
49. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
50. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
51. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49
52. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
53. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
54. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
55. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52
56. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
57. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

TitelWerk: De incarnationeVerbi Autor: Athanasius der Große Identifier: CPG 2091 Tag:
dogmatische Literatur Time: 4. Jhd.

Titel Version: Über die Menschwerdung des Logos und dessen leibliche Erscheinung un-
ter uns (BKV) Sprache: deutsch Bibliographie: Über die Menschwerdung des Logos und
dessen leibliche Erscheinung unter uns (De incarnationeVerbi) In: Athanasius, Ausgewähl-
te Schriften Band 2. Aus dem Griechischen übersetzt von Anton Stegmann und Hans Mer-
tel. (Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, Band 31) München 1917. Unter der Mitarbeit
von: Jürgen Voos

Über dieMenschwerdungdes Logos unddessen leibliche Er-
scheinung unter uns (De incarnatione Verbi)

1.

S. 602 Im vorausgehenden haben wir aus der Menge der Fragen bezüglich des heidnischen

2

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0602.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Götzenwahnes und Aberglaubens wenigstens einige wenige zur Genüge erörtert, so die
Frage, wie man im Anfang auf diese Verirrungen kam und wie die Menschen aus ihrer
Bosheit heraus sich ihren Götzenkult ersannen. Doch haben wir mit Gottes Gnade auch
schon über den göttlichen Logos des Vaters einige wenige Andeutungen gemacht und über
seine allumfassende Vorsehung und Macht und gezeigt, daß der gütige Vater durch ihn al-
les anordnet, alles von ihm Bewegung und in ihm Leben erhält. Nun wohlan, Glücklicher
und wahrer Christusjünger1, im folgenden wollen wir, dem frommen Glauben treu, auch
die Fragen von der Menschwerdung des Logos behandeln und uns klar werden über seine
göttliche Erscheinung unter uns, auf welche die Juden lästern, die Heiden höhnen, die wir
aber anbeten. So soll dann die äußere Erniedrigung des Logos dir geradezu Anlaß geben
zu einer noch größeren und höheren Ehrfurcht gegen ihn. Denn je mehr er den Ungläu-
bigen zum Gespötte ist, desto schlagender führt er den Beweis für seine Gottheit, weil er
das als möglich offenbart, wasMenschen unmöglich und darum unbegreiflich finden, weil
er in seiner Güte das ehrenhaft macht, was Menschen als anstößig verspotten, weil er in
seiner Macht das als göttlich erweist, was die Menschen in ihrer Weisheit als menschliche
Schwächen verhöhnen, insofern er den Götzenwahn mit seiner vermeintlichen Erniedri-
gung am Kreuze zerstört und die Spötter und Ungläubigen unvermerkt bekehrt, so daß
sie seine Gottheit und Macht anerkennen. Zur Erläuterung dessen ist es angezeigt, an das
bereits Gesagte zu erinnern, damit S. 603 du auch den Grund der in einem Leibe erfolg-
ten Erscheinung des so großen und erhabenen Logos des Vaters einsehen könnest und
nicht etwa meinst, der Heiland hätte dem Naturgesetz zufolge einen Leib getragen; viel-
mehr sollst du erkennen, daß er, obschon unkörperlich von Natur und Logos, gleichwohl
gehorsam der Menschenfreundlichkeit und Güte seines Vaters um unseres Heiles willen
im Menschenleibe uns erschienen ist.

Es empfiehlt sich aber, bei einer diesbezüglichen Erörterung zuerst von der Schöpfung
der Welt zu reden und von ihrem schöpferischen Gott, um so auch ihre Erneuerung durch
den Logos, der sie im Anfange geschaffen hat, recht würdigen zu können. Denn man wird
keinen Widerspruch darin finden, wenn der Vater die Erlösung der Welt in dem bewerk-
stelligt hat, durch den er sie auch erschaffen.

2.

Die Gründung der Welt und die Erschaffung aller Dinge haben viele verschieden aufge-
faßt, und ein jeder hat nach seinem Kopf eine Erklärung gegeben. Die einen behaupten,
alles sei von selbst und durch Zufall entstanden, so die Epikureer2, die zu ihrem eigenen
1Darüber s. Einleitung S. 4 (524).
2Epikur, Stifter einer philosophischen Schule (geb. 842 v. Chr.) ließ dieWelt aus Atomen entstanden sein und
lehrte, daß die Götter auf ihre Erschaffung oder Erhaltung oder auf die Geschicke der Menschen keinerlei
bestimmenden Einfluß hatten.

3

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0603.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Verderben3 die Vorsehung in der Welt wegschwatzen - in direktem Widerspruch mit der
hellen, augenscheinlichen Wahrheit. Wäre nämlich alles durch sich selbst ohne Vorsehung
entstanden, wie sie meinen, dann hätte alles einfach entstehen müssen, sich gleich, nicht
verschieden. Wie in einem Körper müßte alles notwendig Sonne oder Mond sein, und bei
den Menschen müßte das Ganze Hand oder Auge oder Fuß sein. Nun ist es aber nicht so.
Wir sehen vielmehr da Sonne, da Mond, da Erde, und so wieder bei den menschlichen
Körpern da Fuß, da Hand, da Haupt. Solche Ordnung aber zeigt, daß sie nicht von selbst
entstanden, weist vielmehr auf S. 604 eine vorausliegende Ursache für diese Dinge hin, aus
der man auf Gott, der alles angeordnet und geschaffen hat, schließen kann. Andere hinge-
gen, zu denen auch der große Grieche Plato zählt4, behaupten, aus einer bereits vorliegen-
den, unerschaffenenMaterie hätte Gott dasWeltall geschaffen. Gott hätte ja nichts machen
können, wenn die Materie nicht bereits vorgelegen hätte, so wie auch dem Zimmermann
das Holz zur Verfügung stehen muß, um etwas verfertigen zu können. Doch die so reden,
merken nicht, daß sie Gott eine Schwäche beilegen. Ist er nämlich nicht auch Urheber der
Materie, schafft er vielmehr überhaupt alle bestehenden Dinge aus einer bereits vorhan-
denen Materie, so erweist er sich schwach, weil außerstande, ohne die Materie auch nur
ein Ding zu schaffen, wie es selbstverständlich auch ein Unvermögen des Zimmermanns
verrät, wenn er ohne Holz keinen der unentbehrlichen Gegenstände fertigen kann. Nach
dieser Annahme hätte also Gott nichts fertigen können, wenn keine Materie vorgelegen
hätte. Wie könnte man ihn dann noch Schöpfer und Baumeister nennen, wenn er einem
dritten, der Materie, seine schöpferische Macht verdankt? In diesem Falle wird aber nach
ihrer Ansicht Gott nur mehr ein Handwerker sein, nicht mehr eigentlich Schöpfer, wenn
er ja nur den vorliegenden Stoff bearbeitet, nicht aber auch dem Stoff das Dasein gibt. Er
kann überhaupt nicht Schöpfer genannt werden, wenn er nicht auch den Stoff schafft, aus
dem das Geschaffene geworden ist, Die Häretiker5 träumen sich freilich einen anderen
Weltschöpfer als den Vater unseres Herrn Jesu Christi und verraten in ihren Worten eine
arge Verblendung. Wenn der Herr zu den Juden sagt: „Habt ihr nicht gelesen, daß Gott im
Anfange sie als Mann und Weib schuf und sprach: Deshalb wird der Mann Vater und Mut-
ter verlassen und seinem Weibe anhangen, und sie werden zwei in einem Fleische sein?“6,
S. 605 und hernach mit einem Hinweis auf den Schöpfer: „Was Gott verbunden hat, soll
der Mensch nicht trennen“7, warum reden sie denn so, als hätte die Schöpfung mit dem
Vater nichts zu tun? Und wenn Johannes zusammenfassend sagt: „Alles ist durch ihn ge-
worden, und ohne ihn ward nichts“8, wie könnte es denn neben dem Vater Christi einen
3καθ� ἑαυτῶν könnte auch bedeuten „im Widerspruch mit sich selbst.“
4Im Timäus hat Plato seine Anschauung über die Weltschöpfung; niedergelegt. (Vgl. Überweg a. a. o. S. 170
ff.)

5Die Gnostiker und Manichäer.
6Matth. 19, 4.
7Matth. 19, 6.
8Joh. 1, 3.

4

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0604.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0605.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

anderen Schöpfer geben?

3.

So faseln diese Leute. Die göttliche Lehre aber und der christliche Glaube verurteilen solch
törichtes Gerede als Gottlosigkeit. Sie sagen uns, daß die Dinge nicht von selbst entstan-
den sind, da sie ja unter einer Vorsehung stehen, noch auch aus einem bereits vorhande-
nen Stoff, weil ja Gott nicht schwach, daß vielmehr Gott durch seinen Logos alle Dinge
aus dem reinen Nichts ins Dasein gerufen habe, wie es bei Moses heißt: „Im Anfang schuf
Gott Himmel und Erde“9, und im sehr nützlichen Buch vomHirten: „Allererst glaube, daß
nur einer Gott ist, der alles erschaffen und angeordnet und aus dem Nichts ins Dasein ge-
rufen hat“10. Dasselbe lehrt Paulus mit den Worten: „Im Glauben erkennen wir, daß die
Welten durch das Wort Gottes geschaffen worden sind, so daß also nicht das Sichtbare aus
der Erscheinungswelt hervorgegangen ist“11. Denn Gott ist gut, oder vielmehr er ist die
Quelle der Güte. Den Guten aber kann keinerlei Neid befallen, weshalb er niemand das
Dasein vergönnte und alles aus dem Nichts geschaffen hat durch seinen eigenen Logos,
unseren Herrn Jesum Christum. Unter den irdischen Kreaturen aber erregte vor allen das
Menschengeschlecht sein Mitleid, und weil er sah, daß es nach dem S. 606 Gesetze seines
eigenen Werdens außerstande wäre, immerdar fortzubestehen, gewährte er ihnen einen
Vorzug und schuf die Menschen nicht einfach wie die ganze vernunftlose Lebewelt auf der
Erde, sondern er machte sie nach seinem Bilde und teilte ihnen von der Kraft seines eige-
nen Logos mit, damit sie gleichsam einen Schatten vom Logos hätten und so, vernünftig12

geworden, in seligem Zustand verbleiben könnten - im Besitze des wahren und wahrhaft
heiligen Paradieseslebens. Da er ferner die doppelte Wahlfreiheit der Menschen kannte,
so traf er Vorsorge und suchte ihnen durch Gesetz und Ort die ihnen gewährte Gnade zu
sichern: Er führte sie in sein Paradies ein und gab ihnen ein Gebot, damit sie, im Falle, daß
sie die Gnade bewahrten und gut blieben, zu der Verheißung ihrer himmlischen Unsterb-
lichkeit hin auch im Paradiese ein Leben ohne Kummer, Schmerzen und Sorgen hätten, im
Falle, daß sie aber das Gebot überträten und nach ihrer Abkehr von Gott schlecht würden,
zur Einsicht kommen sollten, daß sie der natürlichen Verwesung im Tode unterworfen wä-
ren und nicht mehr im Paradiese leben, sondern nunmehr aus ihm verbannt und in Tod
und Verwesung verbleiben würden. Dies verkündet ganz offen auch die göttliche Schrift,
die in der Person Gottes also redet: „Von allen Bäumen des Gartens magst du essen, aber
vom Baume der Erkenntnis des Guten und Bösen sollt ihr nicht essen. Am Tage, da ihr da-
9Gen. 1, 1.
10Buch II, Gebot 1. Der „Hirte des Hernias“ wird von Athanasius wiederholt zitiert, so im 11. Festbrief
(Fr. Larsow, die Festbriefe des hl. Athanasius, aus dem Syrischen übersetzt, Leipzig 1852, S. 117), in de
decretis Nicaenae Synodi cc. 4, 18, ohne ihn je als kanonisches Buch zu werten.

11Hebr. 11, 3. Nach der Vulgata: „damit (oder: so dass) aus dem Unsichtbaren das Sichtbare würde (wurde).“
12λογικοί = dem Logos ähnlich geworden.

5

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0606.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

von esset, sollt ihr des Todes sterben“13. „Ihr werdet des Todes sterben“, was soll das anderes
bedeuten, als nicht nur sterben, sondern auch in der Verwesung des Todes verbleiben?

4.

Vielleicht wunderst du dich etwas, daß wir, die wir uns doch vorgenommen haben, von der
Menschwerdung des Logos zu reden, jetzt vom Ursprung der Menschen handeln. Doch
auch das hängt mit dem Zweck unserer Abhandlung zusammen. Wenn wir von der Er-
scheinung des Heilands unter uns reden wollen, so müssen wir auch vom Ursprung der
Menschen reden, um zu S. 607 erkennen, daß unsere Schuld Anlaß zu seiner Herabkunft
gegeben und unsere Sünde die Menschenliebe des Logos herausgefordert hat, so daß der
Herr zu uns kam und unter denMenschen erschien.Wir sind die Ursache seiner Verkörpe-
rung (ἐνσωματώσεως). Und um unseres Heiles willen offenbarte er seine Menschenliebe,
wollte in einem menschlichen Leibe geboren werden und erscheinen.

So also hat Gott den Menschen erschaffen und ihn in der Unsterblichkeit belassen wol-
len. Die Menschen jedoch würdigten den geistigen Verkehr mit Gott wenig, kehrten sich
davon ab, erdachten und ersannen sich die Bosheit, wie im ersten Teil ausgeführt wurde,
und verfielen dem angedrohten Todesurteil. Jetzt sollten sie auch nicht mehr so bleiben,
wie sie geschaffen worden sind, vielmehr sanken sie entsprechend ihrer Denkart immer
tiefer, und der Tod wurde ihr Gewaltherr. Denn die Übertretung des Gebotes warf sie auf
ihren natürlichen Urstand zurück, so daß sie, wie aus dem Nichts geworden, so auch mit
Recht nach Ablauf der Zeit den Verlust ihrer Existenz zu gewärtigen hatten. Denn wenn
es in ihrer Natur lag, einmal nicht zu sein, und sie erst durch das Eingreifen und die Men-
schenliebe des Logos ins Dasein gerufen wurden, so ergab sich als natürliche Folge, daß die
Menschen mit dem Verlust ihrer Gottesvorstellung und mit ihrer Abkehr zum Nichtseien-
den - nichtseiend ist das Böse, seiend das Gute, weil ja vom Seienden Gott ausgegangen -
auch ihrer ewigen Existenz verlustig gingen, das heißt aber, daß sie der Auflösung anheim-
fielen und im Tod und in der Verwesung verblieben. Tatsächlich ist ja der Mensch von
Natur aus sterblich, da er aus dem Nichts entstanden ist. Doch dank seiner Ähnlichkeit
mit dem Seienden hätte er in dem Falle, daß er sie mit einer richtigen Herzensstellung zu
ihm bewahrt hätte, die naturgemäße Auflösung von sich ferngehalten und wäre unverwes-
lich geblieben, wie ja die Weisheit sagt: „Die Beobachtung der Gebote ist die Sicherung der
Unverweslichkeit“14. Wenn aber unverweslich, dann hätte er fortan wie Gott S. 608 gelebt,
wie dies auch irgendwo die göttliche Schrift zumAusdruck bringt, wenn sie sagt: „Ich habe
gesagt: Götter seid ihr und Söhne des Höchsten allzumal. Doch Menschen gleich sterbet
ihr dahin und fallet wie einer der Fürsten“15.
13Gen. 2, 10.
14Weish. 6, 19.
15Ps. 81, 6.7.

6

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0607.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0608.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

5.

Gott hat uns ja nicht nur aus dem Nichts erschaffen, sondern durch die Gnade des Logos
uns auch ein gottgleiches Leben verliehen. Da aber die Menschen das Ewige von sich wie-
sen und auf Eingebung des Teufels sich dem Vergänglichen zuwandten, so haben sie selber
damit ihre Vergänglichkeit im Tode verschuldet; sie waren ja wohl, wie vorhin bemerkt,
von Natur aus sterblich, wären aber diesem natürlichen Los dank ihrer Teilnahme am Lo-
gos entronnen, wenn sie gut geblieben wären. Denn um des Logos willen, der mit ihnen
war, hätte die naturgemäße Vernichtung sie nicht betroffen, wie auch die Weisheit sagt:
„Gott hat den Menschen zur Unverweslichkeit erschaffen und als Bild seiner eigenen Ewig-
keit; aber durch den Neid des Teufels kam der Tod in die Welt“16. Wie aber das geschehen
war, begann das Sterben der Menschen; die Vergänglichkeit gewann nunmehr und entfal-
tete um so stärkere Macht über das ganze Geschlecht denn der natürliche Urstand17, als
sie auch die Drohung Gottes wegen der Übertretung des Gebotes ihnen gegenüber vor-
aus hatte. Denn auch bei ihren Verfehlungen blieben die Menschen nicht bei bestimmten
Grenzen stehen, sondern sie kamen nach und nach immer weiter und haben schließlich
keinMaßmehr gekannt18. Zuerst wurden sie zu Erfindern der Bosheit und beschworen ge-
gen sich herauf Tod und Verderben. Dann verfielen sie in Ungerechtigkeit und überboten
sich in aller Gesetzwidrigkeit, blieben nicht bei einer Schlechtigkeit stehen, sondern er-
sannen immer neue zu neuen und sind so im Sündigen unersättlich geworden. Ehebruch
und Diebstahl waren allenthalben S. 609 an der Tagesordnung; von Raub- und Mordta-
ten voll war die ganze Welt. Kein Gesetz wußte der Verderbnis und Ungerechtigkeit zu
wehren. Alle Missetaten wurden vereinzelt und im Bunde von allen verübt. Staaten führ-
ten gegen Staaten Krieg; Völker erhoben sich gegen Völker; der ganze Erdkreis war durch
Zwietracht und Kampf gespalten, indes ein jeder den anderen im Sündigen zu überbie-
ten suchte. Nicht einmal von widernatürlichen Lastern hielten sie sich frei, sondern wie
der Apostel, der Zeuge Christi, sagte: „Ihre Weiber verkehrten den natürlichen Umgang in
den widernatürlichen; ebenso gaben auch die Männer den natürlichen Umgang mit dem
Weibe auf und entbrannten in ihren Begierden zueinander, indem Männer mit Männern
Schändliches trieben und den verdienten Sold ihrer Verirrung an sich selbst empfingen“19.

6.

Da infolgedessen der Tod immer mächtiger wurde und das Verderben über der Mensch-
heit lagerte, so ging das Menschengeschlecht dem Untergang entgegen, der vernünftige
und nach dem Bilde Gottes erschaffene Mensch mußte verschwinden und das von Gott
16Weish. 2, 28, 24.
17Gemeint ist der status naturae purae.
18Den näheren Nachweis solch sittlicher Entartung gab Athanasius im 1. Buch cc. 5 ff.
19Röm. 1, 26.

7

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0609.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

geschaffene Werk verloren gehen. Denn, wie vorhin gesagt, der Tod gewann jetzt über uns
gesetzliche Gewalt, und es war unmöglich, dem Gesetze zu entrinnen, weil es von Gott
wegen der Sünde erlassen worden war.

In der tatsächlichen Verwirklichung dessen lag aber etwas Ungereimtes und Unwürdi-
ges zugleich. Ungereimt wäre es, Gottes Rede Lügen zu strafen, wenn nämlich der Mensch
trotz der göttlichen Verfügung, er müsse im Falle der Übertretung des Gebotes des Todes
sterben, nach der Sünde nicht starb, vielmehr seine Verfügung aufgehoben wurde. Dann
war ja Gott nicht wahrhaftig, wenn der Mensch nicht starb trotz seines Wortes, daß wir
sterben würden. Anderseits war es unziemlich, wenn die einmal erschaffenen vernünfti-
gen und seines Logos teilhaftig gewordenenWesen zugrunde gingen und auf demWeg der
Vernichtung wieder ins Nichts zurücksanken. Es reimte sich doch nicht mit der Güte Got-
tes S. 610 zusammen, wenn die von ihm geschaffenen Wesen wegen des vom Teufel an den
Menschen verübten Truges umkamen. Zudem war es ganz und gar unziemlich, daß das
Kunstwerk Gottes in den Menschen durch deren Sorglosigkeit oder durch den Dämonen-
trug verloren ging. Da also die vernünftigen Wesen dem Verderben und solch vorzügliche
Werke dem Untergang geweiht waren, was mußte da Gott in seiner Güte tun? Etwa zulas-
sen, daß dasVerderben gegen sieweiter seineMacht entfalte und der Tod über sie herrsche?
Wozu dann auch ihre Schöpfung im Anfange? Sie wären dann besser nicht entstanden, als
nach ihrer Entstehung der Verwahrlosung und dem Untergang anheimgefallen. Denn sol-
che Vernachlässigung, wie die Überantwortung seines eigenen fertiggestellten Werkes an
die Zerstörung, verrät deutlicher die Schwäche, nicht die Güte Gottes, als wenn er den
Menschen von Anfang an nicht erschaffen hätte. Denn wenn er ihn nicht erschuf, dachte
niemand an eine Schwäche. Erschuf er ihn aber und rief er ihn ins Dasein, dann war es
höchst ungereimt, wenn die Werke dem Untergang verfielen - und dies gar unter den Au-
gen des Schöpfers. So durfte er also die Menschen nicht dem Verderben überantworten,
weil das unziemlich und der Güte Gottes unwürdig gewesen wäre.

7.

Doch so gut sich das gehörte, so sehr steht anderseits dem entgegen, was die Ehre Gottes
erforderte20, daß nämlich Gott in der Aufstellung des Todesgesetzes wahrhaftig erschien.
Denn es wäre widersinnig gewesen, wenn Gott, der Vater der Wahrheit, unseres Nutzens
und unserer Erhaltung wegen als Lügner sich erwiesen hätte. Was mußte also auch in die-
ser Beziehung geschehen, bzw. was mußte Gott tun? Von den Menschen Reue ob ihrer
Sünde verlangen? Dies hätte man ja Gottes würdig finden können und sagen, daß sie, wie
sie infolge der Sünde dem Verderben anheimgefallen sind, so auf ihre Reue hin wieder zur
Unverweslichkeit gelangen sollten. Doch die Reue hätte das, was der EhreGottes entsprach,
20τὸ πρὸς τὸν θεὸν εὔλογον.

8

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0610.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

nicht gewahrt - denn er wäre wieder S. 611 nicht wahrhaftig geblieben, wenn dieMenschen
nicht im Tod bezwungen worden wären -, noch hebt auch anderseits die Reue den natür-
lichen Zustand auf, sondern setzt nur dem Sündigen ein Ende. Wenn also nur Sünde, und
nicht auch Vernichtung als deren Folge dagewesen wäre, dann wäre es mit der Reue gut
gewesen. Wenn aber die Menschen einmal nach geschehener Sünde dem natürlichen To-
de preisgegeben und der Gnade ihrer Gottebenbildlichkeit verlustig gegangen waren, was
mußte da geschehen? Oder wessen Hilfe war dann zu solcher Gnade und Wiederherstel-
lung nötig, wenn nicht die des Logos Gottes, der auch im Anfange alles aus nichts gemacht
hat? Ihm stand es ja wieder zu, sowohl das Verwesliche zur Unverweslichkeit zurückzufüh-
ren, als auch für alle die Ehrenschuld beim Vater einzulösen21. Denn als Logos des Vaters
und über alle erhaben, war er eben damit allein nur imstande, alles zu erneuern und für
alle zu leiden, und fähig, für alle beim Vater Vermittler zu sein.

8.

Deshalb also kommt der körperlose, unverwesliche und immaterielle Logos Gottes in un-
sere Heimat, obschon er auch vorher uns nicht ferne stand. Denn kein Teil der Schöpfung
ist von ihm leer gelassen; vielmehr hat er alles in allem erfüllt, indes er selbst bei seinem
Vater blieb. Aber jetzt erscheint er und läßt sich zu uns herab aus Liebe zu uns Menschen,
und zwar in sichtbarer Gestalt. Er sah das vernünftige Geschlecht zugrunde gehen und
den Tod mit seiner Verwesung herrschen über die Menschen; er sah, wie auch die Strafan-
drohung für die Sünde uns im Banne des Verderbens festhalte und eine Befreiung daraus
vor der Erfüllung des Gesetzes unangebracht wäre; er sah auch das Unziemliche, das im
Falle des Unterganges der S. 612 Wesen, deren Schöpfer er selber war, gelegen wäre; er sah
auch die überflutende Bosheit der Menschen und wie sie diese nachgerade bis zur Uner-
träglichkeit zu ihrem eigenen Verderben steigerten; er sah endlich alle Menschen als die
Beute des Todes. Deshalb erbarmte er sich unseres Geschlechtes, hatte Mitleid mit unserer
Schwachheit, ließ sich herab zu unserer Vergänglichkeit, duldete die Herrschaft des Todes
nicht, und um die Schöpfung gegen den Tod zu schützen und das Werk seines Vaters an
den Menschen nicht vergeblich sein zu lassen, nahm er einen Leib an, und zwar keinen
anderen als den unsrigen. Denn er wollte nicht einfach in einem Leibe Wohnung nehmen,
und er wollte nicht bloß äußerlich erscheinen. Hätte er nur das wollen, so hätte er in einem
anderen besseren Leibe als Gott erscheinen können. Aber nein! Er nimmt unseren Leib an,
und zwar nicht auf einem beliebigen Wege, sondern von einer unbefleckten, makellosen
undmit keinemMann bekannten Jungfrau einen reinen, vomVerkehr mitMännern wahr-
21τὸ ὑπὲρ πάντων εὔλογον άποσῶσαι πρὸς τὸν πατέρα. Gott, der über alle Menschen das Todesurteil ge-
sprochen hatte, schuldete es seiner Ehre, als der Wahrhaftig Wort zu halten, und die Menschen zahlten
den Tribut mit ihrem Tode. Nun übernahm der Logos für alle diese Ehrenschuld und löste sie mit seinem
Tode ein, wie wir in den folgenden Kapiteln ausführlicher lesen.

9

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0611.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0612.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

haft unberührten Leib. In seiner Macht und als Schöpfer aller Dinge bereitet er sich in der
Jungfrau den Leib zum Tempel und eignet sich ihn als Werkzeug an, gibt sich in ihm zu
erkennen und wohnt darin. Und so nahm er einen Leib an, dem unsrigen gleich, überant-
wortete ihn, da alle unter der Macht des Todes standen, anstatt aller dem Tode und brachte
ihn dem Vater dar. Und das tat er aus Liebe zu den Menschen, damit alle in ihm sterben
und so das Gesetz von der Verwesung der Menschen aufgehoben würde, da ja seine Macht
am Leibe des Herrn sich erschöpft hat und bei den gleichartigenMenschen keinen Zugang
mehr finden kann. Auch wollte er die Menschen, die in die Verweslichkeit zurückgefallen
waren, wieder zur Unverweslichkeit erheben und sie vomTode zu neuem Leben erwecken,
indem er durch die Aneignung des Leibes und die Gnade der Auferstehung den Tod in
ihnen wie eine Stoppel im Feuer vernichtete.

9.

Der Logos erkannte nämlich, daß das Verderben unter den Menschen nicht anders beho-
ben werden könnte als durch seinen unbedingten Tod. Nun aber S. 613 konnte der Logos,
weil unsterblich und Sohn des Vaters, nicht sterben. Deshalb nimmt er einen sterbensfä-
higen Leib an, damit dieser durch seine Teilnahme am Logos, dem alle unterstehen, zum
Tod für alle geeignet würde, dank dem einwohnenden Logos unvergänglich bliebe und
nunmehr für alle das Verderben in der Gnade der Auferstehung ein Ende fände. Daher hat
er den Leib, den er angenommen, als eine Weihegabe und als ganz makelloses Schlachtop-
fer in den Tod gegeben und verscheuchte alsobald von allen seinesgleichen den Tod durch
das stellvertretende Opfer. Denn weil erhaben über alle, hat natürlich der Logos Gottes
mit der Hingabe seines Tempels und der leiblichen Werkstätte ein Entgelt für das Leben
aller entrichtet und die Schuld in seinemTod bezahlt. Und so bekleidete der unverwesliche
Sohn Gottes, durch den gleichen Leib mit allen in Gemeinschaft getreten, natürlich auch
alle mit der Unverweslichkeit - in der Verheißung der Auferstehung. Denn auch die Auflö-
sung im Tode hat keine Macht mehr über die Menschen wegen des Logos, der unter ihnen
in dem einen Leib gewohnt hat. Wie wenn ein mächtiger König in irgendeine große Stadt
kommt und darin auch nur in einem Hause Wohnung nimmt, sicher eine solche Stadt al-
ler Ehre gewürdigt wird und kein Feind oder Räuber sie mehr anfällt und unterjocht, wie
ihr vielmehr wegen des Königs, der darin auch nur in einem Hause wohnt, alle Aufmerk-
samkeit geschenkt wird, so war es auch der Fall beim König aller Dinge. Denn damit, daß
er in unsere Heimat kam und in einem unserem Leibe gleichen Körper wohnte, hat jede
feindliche Nachstellung gegen die Menschen ein Ende genommen. Auch das Verderben
des Todes, das ehedem unter ihnen wütete, war vorüber. Das Menschengeschlecht wäre
verloren gewesen, wenn nicht der Herr und Heiland aller, der Sohn Gottes, gekommen
wäre, um dem Tode ein Ende zu machen.

10

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0613.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

10.

Vor allem aber geziemte dies wahrhaft große Werk der Güte Gottes. Denn wenn schon ein
König ein Haus oder eine Stadt, die er erbaut hat und dann wegen der Gleichgültigkeit der
Einwohner von Räubern S. 614 überfallen sieht, durchaus nicht ihrem Schicksal überläßt,
sondern als seinWerk verteidigt und rettet, wobei er nicht auf die Lässigkeit der Bewohner,
sondern auf das sieht, was sich für ihn ziemt, so hat noch weit weniger der göttliche Logos
des allgütigen Vaters das von ihm erschaffene Menschengeschlecht, das auf dem Weg zum
Verderben war, seinem Schicksal überlassen. Vielmehr hat er den verschuldeten Tod mit
der Opferung seines eigenen Lebens hinweggenommen, hat die Nachlässigkeit der Men-
schen durch seine Lehre wieder gut gemacht und die ganze Lage derMenschen durch seine
Macht wieder in die rechte Ordnung gebracht. Das kann man auch beglaubigt hören von
den Gottesmännern, die um die Person des Heilandes waren, wenn man in ihren Schrif-
ten die Worte liest: „Die Liebe Christi drängt uns, indem wir also urteilen: Ist einer für alle
gestorben, so sind füglich alle gestorben. Nun aber ist er22 für alle gestorben, damit wir
nicht mehr uns leben, sondern dem, der für uns gestorben und von den Toten auferstan-
den ist, unseremHerrn Jesus Christus“23. Und wieder: „Doch sehen wir den kurz unter die
Engel Erniedrigten, Jesum, mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt wegen seines Todesleidens,
womit er durch die Gnade Gottes für einen jeden den Tod kosten wollte“24. Dann gibt er
auch den Grund an, weshalb kein anderer als Gott der Logos selbst Mensch werden muß-
te, wenn er sagt: „Denn es ziemte sich für ihn, um dessentwillen alles und durch den alles
ist, viele Kinder zur Herrlichkeit zu führen und deshalb den Urheber ihres Heils durch
Leiden zu vollenden“25. Mit diesen Worten gibt er ja zu verstehen, daß es keinem anderen
zukam, die Menschen aus dem verhängten Verderben zu erretten als Gott dem Logos, der
sie auch im Anfang geschaffen hat. Daß sodann der Logos einen Leib angenommen, um
ihn als Opfergabe für die ihm ähnlichen Leiber darzubringen, auch das deuten sie an mit
den Worten: „Da also die Kinder Fleisch und S. 615 Blut gemeinsam haben, so nahm er in
ähnlicher Weise auch daran teil, damit er durch den Tod den überwinde, der die Gewalt
des Todes hatte, nämlich den Teufel, und die erlöste, die im Banne der Todesfurcht ihr
Leben lang unter dem Joch der Knechtschaft standen“26. Denn mit der Opferung seines ei-
genen Lebens hat er dem Gesetz wider uns ein Ende gesetzt und uns einen neuen Anfang
des Lebens gegründet, indem er uns die Hoffnung der Auferstehung gab. Weil ja der Tod
durch Menschen(schuld) über die Menschen die Macht erhalten hatte, deshalb ist wieder
durch die Menschwerdung Gottes des Logos des Todes Macht gebrochen worden und die
Auferstehung des Lebens eingetreten. Sagt ja doch der Christusträger: „Denn wie durch
22Christus.
232 Kor. 5, 14. 15.
24Hebr. 2, 9.
25Hebr. 2, 10.
26Hebr. 2, 14. 15.

11

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0614.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0615.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

einen Menschen der Tod, so durch einen Menschen die Auferstehung von den Toten. Wie
in Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht werden usw.“27. Jetzt
sterben wir nicht mehr, um gerichtet zu werden, sondern mit der Bestimmung zur Aufer-
stehung harren wir auf die gemeinsame Auferstehung aller, die Gott zu seiner Zeit schauen
lassen wird, er, der sie auch bewerkstelligt und gewährt hat. Das also ist die erste Ursache
derMenschwerdung des Erlösers. Doch auch aus folgendemmagman erkennen, daß seine
gnädige Ankunft unter uns wohlbegründet war.

11.

Als Gott, der über alles die Macht hat, das Menschengeschlecht durch seinen eigenen Lo-
gos erschuf, da wußte er alsobald auch um die Ohnmacht seiner Natur und daß diese nicht
imstande wäre, von sich aus den Schöpfer zu erkennen noch überhaupt von Gott eine Er-
kenntnis zu gewinnen, da er ja unerschaffen, sie aber aus demNichts hervorgegangen ist, er
unkörperlich, dieMenschen aber irgendwohieniedenmit einemLeib gebildet worden sind
und überhaupt den geschöpflichen Wesen ein großer Mangel anhaftet, um den Schöpfer
zu begreifen und zu erkennen. So erbarmte er sich wieder in seiner Güte des Menschen-
geschlechtes und wollte den S. 616 Menschen nicht die Erkenntnis seiner vorenthalten,
damit sie nicht ein Dasein führten, ohne einen Gewinn davon zu haben. Was haben denn
die Geschöpfe für einen Gewinn davon, wenn sie ihren Schöpfer nicht erkennen? Oder
wie wären sie vernünftig, wenn sie den Logos des Vaters nicht erkannten, in dem sie doch
entstanden sind? Denn zwischen ihnen und den vernunftlosenWesen wäre gar kein Unter-
schied, wenn sie weiter nichts als irdische Dinge wahrnähmen. Wozu hätte sie Gott auch
erschaffen, wenn er von ihnen nicht erkannt sein wollte? Eben um dieses zu verhüten, teilt
er ihnen in seiner Güte sein eigen Bild, unseren Herrn Jesum Christum, mit und macht sie
seinem Bild und seiner Ähnlichkeit gleichförmig, damit sie durch diese das Abbild erkann-
ten, nämlich den Logos des Vaters, und durch ihn eine Vorstellung vom Vater gewinnen
könnten und in der Erkenntnis des Schöpfers ein glückliches und wahrhaft seliges Leben
führten. Doch die also angebotene Gnade mißachteten ihrerseits die Menschen im Unver-
stand und kamen so weit von Gott ab und befleckten so sehr ihre Seele, daß sie nicht nur
die Vorstellung von Gott vergaßen, sondern auch andere Dinge um Dinge sich einbildeten.
Götzenbilder schufen sie sich an Stelle der Wahrheit, das Nichtseiende stellten sie höher
als den wahrhaftigen Gott und huldigten der Schöpfung anstatt dem Schöpfer. Und das
Schlimmste war noch, daß sie auf Holzstücke und Steine, auf alle möglichen Stoffe und
auf Menschen die Gott schuldige Ehre übertrugen und noch mehr dergleichen sich leis-
teten, wie bereits früher gesagt worden. Ja, so gottlos wurden sie, daß sie nunmehr gar
Dämonen verehrten und als Götter ansprachen und deren Wünsche erfüllten. Opfer von
vernunftlosen Wesen und Menschenopfer brachten sie ihnen, wie früher erwähnt worden,
271 Kor. 15, 21. 22.

12

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0616.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

als schuldigen Tribut dar und ließen sich durch deren Lockungen immer mehr in Fesseln
schlagen. Deshalb wurden bei ihnen auch magische Künste gelehrt, und Orakelsprüche
da und dort täuschten die Menschen, und alle schrieben die Ursachen ihrer Geburt und
ihres Lebens den Sternen zu und allen Erscheinungen am Himmel, ohne an etwas anderes
zu denken als an das S. 617 Sichtbare. Überhaupt war alles voll Gottlosigkeit und Sünde,
und nur der eine Gott und sein Logos wurden nicht erkannt, obschon er sich den Men-
schen nicht unbezeugt ließ und ihnen auch nicht nur eine primitive Erkenntnis seiner gab,
sondern sie ihnen auch mannigfach und in vielen Offenbarungen erläuterte.

12.

Genügt hätte ja schon die Gnade unserer Ebenbildlichkeit, um Gott den Logos und durch
ihn den Vater zu erkennen. Da aber Gott die Ohnmacht der Menschen kannte, traf er
schon zum voraus auch für deren Gleichgültigkeit Vorsorge, damit sie im Falle ihrer Läs-
sigkeit, von sich aus Gott zu erkennen, Gelegenheit hätten, aus den Werken der Schöpfung
den Schöpfer zu erkennen. Da aber die Interesselosigkeit der Menschen immer mehr zu
Schlimmerem ausartete, so hatte Gott auch für diese ihre Schwäche vorgesehen und ihnen
ein Gesetz gegeben und bekannte Propheten, damit sie bei ihrer Lethargie, zum Himmel
aufzublicken und den Schöpfer kennen zu lernen, aus ihrer nächsten Umgebung sich die
Belehrung holen könnten. Denn Menschen können leichter von ihresgleichen über höhe-
re Probleme Aufschluß erhalten. So war es ihnen wohl möglich, im Aufblick zur Größe
des Himmels und in der Betrachtung der in der Schöpfung waltenden Harmonie ihren
Regenten, den Logos des Vaters, zu erkennen, der mit seiner allesumfassenden Fürsorge
allen den Vater offenbart und eben deshalb allem die Bewegung gibt, damit durch ihn alle
zur Erkenntnis Gottes gelangten. War aber das den Menschen beschwerlich, so konnten
sie sich doch an die Heiligen wenden und durch sie Gott als den Schöpfer der Welt und
den Vater Christi kennen lernen und einsehen, daß ihr Götzenkult Atheismus und aller
Gottlosigkeit voll ist. Sie konnten aber dann auch bei ihrer Kenntnis des Gesetzes von jeg-
licher Gesetzwidrigkeit ablassen und ein tugendhaftes Leben führen. Denn nicht allein der
Juden wegen war das Gesetz da, und nicht bloß ihretwegen wurden die Propheten gesandt.
Sie wurden wohl zu den Juden gesandt und von den Juden verfolgt, waren aber für den
ganzen Erdkreis eine heilige S. 618 Lehranstalt für Theologie und Moral28. So groß also
die Güte und Menschenliebe Gottes war, so haben die Menschen gleichwohl im Banne
der augenblicklichen Lüste und der Vorspiegelungen und Trugbilder der Dämonen sich
nicht zur Wahrheit bekannt, sondern sich neuen Sünden und Missetaten überantwortet,
so daß sie nicht mehr vernünftig erschienen, sondern - nach ihrem Wandel zu schließen -
unvernünftig waren.
28Wörtlich: „für die Erkenntnis Gottes und das Leben der Seele“.

13

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0617.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0618.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

13.

Wenn nun die Menschen so den vernunftlosen Tieren gleichgeworden waren, wenn der
teuflische Trug überallhin seinen Schatten geworfen und die Erkenntnis des wahren Got-
tes verfinstert hatte, was hätte da Gott tun sollen? Hätte er zu solch schrecklichem Zustand
schweigen, die Menschen der Verführungskunst der Dämonen überlassen und ihnen die
Erkenntnis Gottes entziehen sollen? Wozu wäre aber dann der Mensch im Anfange nach
demBilde Gottes erschaffen worden? Er hätte ja dann einfach als unvernünftiges Geschöpf
erschaffen werden sollen, oder aber, wenn vernünftig geschaffen, durfte er nicht leben wie
das unvernünftige Tier. Was hätte es ihm überhaupt genützt, im Anfang eine Vorstellung
von Gott gehabt zu haben? Wenn er nämlich auch jetzt einer solchen nicht gewürdigt wer-
den kann, dann hätte sie ihm auch im Anfang nicht gegeben werden sollen. Was aber wür-
de es Gott dem Schöpfer an Nutzen oder Ehre eintragen, wenn die von ihm erschaffenen
Menschen nicht ihn anbeten, sondern andere als ihre Schöpfer wähnen? Gott scheint dann
für andere, nicht für sich die Menschen erschaffen zu haben. Sodann läßt auch ein König,
wenn schon nur ein Mensch, die von ihm gegründeten Städte nicht in fremde Hand und
Herrschaft kommen noch auch zu anderen übergehen, vielmehr gibt er ihnen brieflich
Mahnungen, nicht selten stellt er sie auch durch Freunde zu und erscheint, wenn nötig,
persönlich, um sie dann durch seine Gegenwart anders zu stimmen, damit sie ja nicht un-
ter die Herrschaft anderer geraten und so sein Werk vereitelt S. 619 würde. Wird nicht
noch viel mehr Gott seine Geschöpfe davor bewahren, daß sie nicht von ihm abirren und
nichtseienden Dingen dienen, zumal da eine solche Verirrung ihr Verderben und ihr Ende
wäre? Es sollte aber das, was einmal mit demBilde Gottes in Gemeinschaft stand, nicht ver-
loren gehen. Was hatte nun Gott zu tun? Oder was anders hatte zu geschehen, als wieder
eine Erneuerung nach dem Ebenbilde vorzunehmen, damit die Menschen ihn darin wie-
der erkennen könnten? Wie hätte aber dies geschehen können, wenn nicht das Ebenbild
Gottes selbst, unser Heiland Jesus Christus, erschien? Durch Menschen war dies unmög-
lich, da ja auch sie nach dem Bilde geschaffen sind, aber auch nicht durch Engel, - sie sind
ja keine Ebenbilder. Deshalb kam der Logos persönlich zu uns, um als Bild des Vaters
den ebenbildlich erschaffenen Menschen wiederherzustellen. Dies hätte aber wieder nicht
anders vor sich gehen können, wenn nicht Tod und Verwesung beseitigt wurden. Daher
nahm er natürlich einen sterblichen Leib an, damit nunmehr der Tod in ihm vernichtet
werden könnte und die ebenbildlich erschaffenen Menschen wieder erneuert würden. So
war also niemand anders dieser Aufgabe gewachsen als nur das Bild des Vaters.

14.

Wenn z. B. eine auf Holz gemalte Figur durch den Schmutz von außen unkenntlich ge-
worden ist, so muß derjenige, der in der Figur dargestellt ist, wieder zugegen sein, wenn

14

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0619.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

das Bild in demselben Holz erneuert werden soll; wegen des Bildes wird nämlich eben das
Material selbst, auf dem gemalt worden, nicht weggeworfen, vielmehr auf ihm die Figur
nachgezeichnet. Ebenso hat auch der allheilige Sohn des Vaters als Bild des Vaters an unse-
ren Stätten sich eingefunden, um den nach ihm erschaffenen Menschen zu erneuern und
ihn, der verloren war, durch die Sündennachlassung wieder zu finden, wie er ja auch selbst
in den Evangelien sagt: „Ich bin gekommen, zu suchen und zu retten, was verloren war“29.
Daher sagte er auch zu den Juden: S. 620 „Wenn jemand nicht wiedergeboren wird“30. Er
verstand das nicht von der Geburt aus einem Weibe, wie jene vermuteten, sondern meinte
die Seele, die in der Verähnlichung mit ihm eine Wiedergeburt und Erneuerung erfährt.
Wenn nun der Götzenwahn und der Atheismus den Erdkreis im Banne hielt und die Er-
kenntnis Gottes verschwunden war, wer hätte da die Welt über den Vater belehren sollen?
Ein Mensch - könnte etwa einer sagen. Doch Menschen waren nicht imstande, den ganzen
Erdkreis zu durchwandern, noch hatten sie von Natur die Kraft zu solchem Laufe. Auch
hätten sie nicht mit der nötigen Autorität für ihre Lehre einstehen können, noch auch hät-
ten sie von sich aus dem Trug- und Gaukelspiel der Dämonen zu widerstehen vermocht.
Wenn doch alle vom teuflischen Trug und Götzenwahn beschlagnahmt und verwirrt wa-
ren, - wie hätte da ein Mensch Herz und Sinn der Menschen umstimmen können, wo sie
doch diese nicht einmal sehen konnten? Was man aber nicht sieht, wie vermag man das
umzubilden? Doch vielleicht möchte einer sagen, die Schöpfung hätte dazu genügt. Doch
wenn die Schöpfung genügt hätte, wären keine solcheÜbel eingetreten. Die Schöpfungwar
ja wirklich da; und doch blieben die Menschen in demselben Irrwahn über Gott befangen.
Wer also hätte helfen können, außer dem Logos Gottes, der Weg und Sinn durchschaut,
allen Dingen in der Schöpfung Bewegung gibt und durch sie den Vater offenbart. Denn
dem, der durch seine Vorsehung und Anordnung aller Dinge über den Vater Aufschluß
gibt, dem kam es auch zu, eben diese Lehre wiederaufzufrischen. Wie hätte nun dies ge-
schehen sollen? Vielleichtmöchte einer antworten, daß es eben durch die nämlichenMittel
möglich gewesen wäre, so daß also wieder durch die Werke der Schöpfung der Aufschluß
über denVater erfolgt wäre. Aber das hätte keine Sicherheitmehr geboten. Durchaus nicht!
Denn eben das haben ja zuvor dieMenschen unbeachtet gelassen und ihr Auge nicht mehr
aufwärts, sondern abwärts gewandt. Deshalb kommt er, der den S. 621 Menschen nützen
wollte - nämlich durch die Werke des Leibes -, natürlich wie ein Mensch zu uns, nimmt
einen Leib an, der dem jener gleich ist und von unten stammt, damit die, welche ihn nicht
aus seiner allumfassenden Vorsehung und Herrschaft erkennen wollten, wenigstens aus
den Werken seines Leibes den im Leibe befindlichen Logos Gottes erkannten und durch
ihn den Vater.
29Luk. 19, 10.
30Joh. 3, 5.

15

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0620.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0621.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

15.

Wie nämlich ein guter Lehrer, dem etwas an seinen Schülern liegt, für die, die dem hö-
heren Lehrgang nicht mit Nutzen folgen können, sicher zu einem leichter faßlichen sich
herabläßt und sie so unterrichtet, so hält es auch der Logos Gottes, wie auch Paulus sagt:
“Weil die Welt mit ihrer Weisheit Gott in seiner Weisheit nicht erkannte, hat es Gott ge-
fallen, durch die Torheit der Predigt diejenigen selig zu machen, welche glauben”31. Da
sich nämlich die Menschen von der Betrachtung Gottes abgekehrt hatten und, wie im Ab-
grund versunken, ihre Augen abwärts kehrten und Gott in der Natur und den sinnlichen
Dingen aufsuchten und (schließlich) sterbliche Menschen und Dämonen als Götter sich
vorstellten32, deshalb nimmt der menschenfreundliche und allen gemeinsame Erlöser, der
Logos Gottes, einen Leib an und verkehrt wie ein Mensch unter Menschen, nimmt die
Empfindungen aller Menschen an, damit die, die Gott in körperlichen Gestalten wähnen,
aus den Werken, die der Herr durch die Werke des Leibes vollbringt, die Wahrheit einse-
hen und durch ihn den Vater erkennen möchten. Denn da sie als Menschen auch nur an
Menschliches dachten, so sahen sie sich von all dem angezogen, worauf ihre Sinne fielen,
und von allen Seiten über die Wahrheit belehrt. Mochten sie die Schöpfung anstaunen, sie
sahen in ihr ein Bekenntnis an Christus denHerrn.Mochten ihre Gedanken fürMenschen
eingenommen sein, so daß sie diese gar für Götter hielten, so erwies sich aus den Werken
des Heilandes, verglichen mit denen jener, nur einer S. 622 unter den Menschen als Sohn
Gottes, der Heiland, da ja jene nichts Ähnliches aufzuweisen haben, was seitens des Logos
Gottes geschehen ist. Waren sie aber den Dämonen zugetan, so mußten sie doch, wenn sie
diese vor dem Herrn fliehen sahen, zur Erkenntnis kommen, daß dieser allein der Logos
Gottes ist, und nicht auch die Dämonen Götter sind. Stand aber gar ihr Geist im Banne
des Totenkultes, so daß sie die Heroen und die bei den Dichtern vorkommenden Götter
verehrten, so mußten sie angesichts der Auferstehung des Heilandes zugeben, daß jene
Truggestalten sind und der wahre Herr allein der Logos des Vaters ist, da er auch der Herr
ist über den Tod. Darum ward er auch geboren, erschien als Mensch, starb, stand wieder
auf, und mit seinen eigenen Werken stellte er die Taten aller Menschen aller Zeiten in den
Hintergrund und in den Schatten, um die Menschen aus jedweder Verbohrtheit heraus-
zuführen und sie seinen wahren Vater kennen zu lehren, wie er auch selbst sagt: “Ich bin
gekommen, zu retten und zu suchen, was verloren war”33.

16.

Denn da einmal der Menschengeist in die Sinnenwelt versunken war, so erbot sich der Lo-
gos, im Leibe zu erscheinen, um alsMensch dieMenschen an sich zu ziehen, ihre Sinne auf
311 Kor. 1, 21.
32Darüber des Näheren in contra gentes c. 3 f.
33Luk. 19, 10.

16

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0622.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sich zu lenken und sie dannmit seinenWerken, die sie ihn inMenschengestalt vollbringen
sehen, zur Überzeugung zu führen, daß er nicht nur Mensch, sondern auch Gott, Logos
und Weisheit des wahrhaftigen Gottes wäre. Eben das will auch Paulus zu verstehen geben
in den Worten: „In der Liebe festgewurzelt und begründet, damit ihr imstande seid, mit al-
len Heiligen zu begreifen, welches die Breite, Länge, Höhe und Tiefe sei, und zu erkennen,
daß die Liebe Christi alle Erkenntnis weit überragt, damit ihr erfüllt werdet zu aller Fülle
Gottes“34. Überall hat sich ja der Logos verbreitet, oben und unten, in der Tiefe und in der
Breite, oben in der Schöpfung, unten in derMenschwerdung, in der Tiefe in der Unterwelt,
in der S. 623 Breite in der Welt, und so ist alles von der Erkenntnis Gottes angefüllt. Eben
deshalb hat er sich auch nicht unmittelbar nach seiner Ankunftmit der Hingabe seines Lei-
bes in den Tod und mit dessen Auferweckung das Opfer für alle dargebracht, weil er sich
damit unsichtbar gemacht hätte. Vielmehr hat er im Leibe sich sichtbar gemacht, indem
er in ihm verweilte und solche Werke vollbrachte und Zeichen wirkte, die ihn nicht mehr
als Menschen, sondern als Gott-Logos offenbarten. Zwei Liebesdienste erwies uns der Hei-
land durch seine Menschwerdung, einmal, daß er den Tod von uns hinwegnahm und uns
erneuerte, und daß er, an sich nicht wahrnehmbar noch sichtbar, durch seine Werke sich
kundgab und sich als den Logos des Vaters, als den Lenker und König des Alls zu erkennen
gab.

17.

Er war ja nicht im Körper eingeschlossen und war auch nicht nur in einem Leibe und
nirgends anderswo. Auch gab er ihm nicht die Bewegung, indes das All seiner Wirksam-
keit und Fürsorge entraten mußte, sondern als Logos war er - ganz auffallend - von kei-
nem Ding eingeschlossen, schloß vielmehr alles in sich ein. Und wie er sich in der ganzen
Schöpfung befindet, außerhalb des Alls mit seiner Wesenheit, in allem aber vermöge sei-
ner Wirksamkeit, alles anordnend, alles in allem mit seiner Fürsorge durchwaltend, das
Einzelne wie das Ganze zugleich belebend, alles umschließend, ohne selbst umschlossen
zu werden, nur in seinem Vater voll und ganz ruhend, so belebte er, auch im menschli-
chen Leibe weilend und ihn selbst belebend, natürlich auch alles. Und so war er in allem
und doch außerhalb des Alls. Und wie er an den mit dem Körper vollbrachten Werken
erkennbar war, so offenbarte er sich auch in seiner Tätigkeit im Weltall.

Es liegt nun zwar auch im Wirkungskreise der Seele, auch das außerhalb des Leibes Lie-
gende zu betrachten und zu überdenken, aber nicht auch außerhalb des eigenen Leibes eine
Wirksamkeit zu entfalten oder das, was ihm fernliegt, durch ihre Gegenwart in Schwin-
gung zu setzen. Nie vermag ein Mensch den fernabliegenden Gegenstand seines Denkens
nun schon auch zu S. 624 bewegen und zu versetzen. Wenn jemand in seinem Hause sitzt
34Eph. 8, 17-19.

17

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0623.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0624.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

und über dieHimmelserscheinungen sich seineGedankenmacht, so bewegt er damit nicht
auch schon die Sonne und dreht er nicht auch schon den Himmel. Vielmehr sieht er bloß
die Bewegungen und Vorgänge, vermag aber nicht auf sie einzuwirken. Nicht so also war
der Logos im Menschen. Denn er war nicht an den Leib gefesselt, sondern er war Meister
über ihn, so daß er sowohl in diesem als auch in allen anderen war und sogar außerhalb
der Dinge und im Vater allein ruhte. Und das Wunderbare daran war das, daß er wie ein
Mensch lebte und als Logos alles belebte und als Sohn mit dem Vater war. Deshalb litt er
auch nicht unter der Geburt der Jungfrau und wurde nicht befleckt, da er im Leibe war,
vielmehr heiligte er den Leib. Auch nimmt er nicht an allem Anteil, obschon er in allem
ist; vielmehr wird alles von ihm belebt und ernährt. Denn wenn schon die Sonne, die von
ihm erschaffen ist und von uns gesehen wird, bei ihrem Kreislauf am Himmel durch ihre
Berührung mit irdischen Körpern nicht beschmutzt wird und durch die Finsternis nicht
unsichtbar wird, vielmehr selbst die Körper beleuchtet und reinigt, so wurde noch weit we-
niger der allheilige Logos Gottes, der Schöpfer und Herr der Sonne, durch seine Offenba-
rungen im Leibe befleckt. Nein, weil selbst unverweslich, belebte und reinigte er vielmehr
den sterblichen Leib. „Denn der keine Sünde beging“, heißt es, „und in dessen Mund keine
Arglist gefunden ward“35.

18.

Wenn also die Gottesgelehrten, die hiervon handeln, behaupten, daß er aß, trank, geboren
ward, so wisse, daß zwar der Leib als Leib geboren undmit den entsprechenden Speisen ge-
nährt wurde, daß aber Gott der Logos selbst, der mit dem Leibe zusammen war, dadurch,
daß er alles anordnete und durch die Werke, die er im Leibe vollbrachte, sich nicht als
Mensch, sondern als Gott-Logos offenbarte.Wohl sagt man diese Zuständlichkeit von ihm
aus, weil eben auch der Leib, der aß, geboren ward und litt, nicht einem anderen, sondern
S. 625 dem Herrn gehörte, und weil man nach seiner Menschwerdung dieses von ihm wie
von einem Menschen mit Fug und Recht sagte, damit er in Wirklichkeit und nicht in der
Einbildung mit einem Leibe erscheine36. Doch wie man hieraus auf seine leibliche Gegen-
wart schloß, so gab er sich durch dieWerke, die er durch seinen Leib vollbrachte, als Gottes
Sohn zu erkennen. Deshalb rief er auch den ungläubigen Juden die Worte zu: „Wenn ich
nicht die Werke meines Vaters tue, so glaubt mir nicht! Tue ich sie aber, so glaubt, wenn
ihr mir auch nicht glauben wollt, meinen Werken, damit ihr erkennet und wisset, daß der
Vater in mir ist und ich in dem Vater“37. Denn wie er, an sich unsichtbar, aus den Werken
der Schöpfung erkannt wird, so sollte, nachdem er Mensch geworden und in einem Leibe
verborgen ist, aus den Werken erkannt werden, daß es nicht ein Mensch, sondern Gottes
351 Petr. 2, 22.
36Wie die Doketen behaupteten.
37Joh. 10, 87.

18

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0625.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Kraft und Logos ist, der dies vollbringt. Denn wenn er Teufeln gebietet und sie austreibt, so
ist das kein menschliches, sondern ein göttliches Werk. Und wenn man ihn Krankheiten
heilen sieht, an denen das Menschengeschlecht leidet, wer möchte ihn da noch für einen
Menschen und nicht für Gott halten? Denn er heilte Aussätzige, machte Lahme gehen, öff-
nete Tauben das Gehör, machte Blinde sehen und verscheuchte einfach alle Krankheiten
und Gebrechen von den Menschen, woraus ein jeder seine Gottheit erkennen konnte. Wer
würde denn angesichts der Tatsache, daß er die Mängel der Geburt ersetzt und die Augen
eines Blindgeborenen öffnet, nicht auf den Gedanken kommen, daß die Geburt der Men-
schen seiner Macht untersteht und daß er ihr Begründer und Schöpfer ist? Wer nämlich
etwas verleiht, was der Mensch von Geburt auf nicht besaß, der muß doch offenbar auch
über die Geburt der Menschen Herr sein. Deshalb bildete er sich auch, wie er im Anfang
zu uns herabkam, seinen Leib aus einer Jungfrau, um allen einen nicht unwesentlichen
Beweis seiner Gottheit zu geben, insofern der, welcher diesen geschaffen, auch der Schöp-
fer der S. 626 übrigen (Leiber) ist. Wer müßte denn angesichts der Tatsache, daß ein Leib
ohne Beteiligung eines Mannes aus einer Jungfrau allein hervorgeht, sich nicht sagen, daß
der, welcher in diesem Leibe erscheint, auch Schöpfer und Herr der übrigen Leiber ist?
Oder wenn einer auch die Substanz des Wassers verändert und in Wein verwandelt sieht,
sollte der nicht einsehen, daß der, welcher das zuwege brachte, der Herr und Schöpfer der
Substanz aller Wasser ist? Deshalb betrat er auch wie ein Herr das Meer und wandelte dar-
auf wie auf festem Lande und gab damit den Augenzeugen einen Beweis seiner Herrschaft
über alles. Wenn er dann mit Wenigem eine so große Menge speiste, und wenn er aus dem
Mangel Überfluß schuf, so daß mit fünf Broten Fünftausend gesättigt wurden und noch
so viel übrig blieb, so offenbarte er sich damit doch als nichts anderes denn als den Herrn,
der für alles sorgt.

19.

All das zu vollbringen, fand der Heiland für gut, damit die Menschen, die für seine alles-
umfassende Fürsorge kein Verständnis hatten, wenigstens auf seine im Leibe vollbrachten
Werke hin aufblickten und durch ihn einen Begriff bekämen von der Erkenntnis des Vaters
- und zwar, wie bereits gesagt, auf dem Wege einer Schlußfolgerung von den Einzelwerken
auf seine Fürsorge für das Ganze. Wer wird denn angesichts seiner Macht über die bösen
Geister oder als Zeuge davon, daß die Dämonen ihn als ihren Herrn anerkennen, noch
Zweifel hegen, ob dieser der Sohn Gottes, die Weisheit und Macht sei? Ja, nicht einmal
die Schöpfung durfte schweigen, sondern wunderbar ereignete sich gerade bei seinem To-
de oder vielmehr in der Siegestrophäe über den Tod, nämlich im Kreuze, daß die ganze
Schöpfung den, der im Leibe sichtbar war und litt, nicht einfach als Menschen, sondern
als Gottes Sohn und Heiland aller bekannte. Als nämlich die Sonne sich wegwandte, die
Erde bebte, die Felsen sich spalteten, da erschraken alle. Diese Vorgänge bezeugten aber

19

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0626.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Christum amKreuze als Gott und die ganze Schöpfung als ihm Untertan und als die fürch-
tende Zeugin für die Gegenwart des Herrn. So also hat Gott der Logos durch seine S. 627
Werke den Menschen sich geoffenbart. Es dürfte sich aber empfehlen, auch über das Ende
seines Wirkens und Wandels im Leibe zu berichten und anzugeben, welcher Art sein leib-
licher Tod gewesen, zumal es sich hierbei um den Hauptpunkt unseres Glaubens handelt
und alle Welt davon spricht. So mögest du dann einsehen, daß auch hieraus wenigstens
ebensogut Christus als Gott und Gottes Sohn erkannt wird.

20.

So haben wir denn im Vorausgehenden den Grund für seine Erscheinung im Leibe, so gut
es möglich war, (wenigstens) teilweise und nach unserem geistigen Vermögen angegeben.
Danach kam es keinem anderen zu, das Verwesliche in die Unverweslichkeit umzuwan-
deln, als nur dem Heiland selbst, der auch im Anfang alles aus nichts erschaffen hat. Kein
anderer sollte die Menschen nach dem Ebenbilde wieder erneuern als das Ebenbild des
Vaters, und kein anderer das Sterbliche unsterblich machen als unser Herr Jesus Christus,
der das Leben selbst ist; kein anderer sollte über den Vater Aufschluß bringen und den
Götzenkult beseitigen als nur der Logos, der alles regiert und allein der wahre eingebo-
rene Sohn des Vaters ist. Weil aber die Schuld aller getilgt werden mußte - es mußten ja,
wie bereits gesagt, alle sterben, weshalb er ja auch in erster Linie herabgekommen ist -,
deshalb brachte er nach dem faktischen Beweis seiner Gottheit alsbald auch für alle das
Opfer dar, indem er für alle seinen Tempel dem Tode preisgab, um alle für die alte Über-
tretung unverantwortlich und von ihr freizumachen, und um sich als den Herrn auch über
den Tod zu erweisen, indem er seinen eigenen Leib in Unverweslichkeit als Erstlingsfrucht
der Auferstehung aller aufwies. Wundere dich doch nicht, wenn wir so oft über denselben
Gegenstand dasselbe sagen! Denn da wir von der Huld Gottes reden, deshalb erklären wir
denselbenGedankenweitläufiger, daß es nicht etwa scheint, als übergingenwir etwas, oder
daß uns nicht der Vorwurf trifft, als hätten wir die Sache nur notdürftig behandelt. Denn
besser ist es, sich den Vorwurf gefallen lassen zu müssen, daß man sich S. 628 wiederhole,
als den, daß man etwas Notwendiges zu schreiben unterlassen habe.

So mußte also der Leib, der auch mit allen anderen das Wesen gemeinsam hatte - denn
ein menschlicher Leib war es -, wie die anderen sterben, weil eben doch auch er sterblich
war trotz seiner unerhört wunderbaren Bildung aus einer bloßen Jungfrau. Aber weil der
Logos in ihm sich niederließ, verfiel er nicht mehr folgend dem Gesetz seiner Natur der
Verwesung, sondern blieb dank dem einwohnenden Logos Gottes vor ihr bewahrt. So ge-
schah ganz auffallend bei einem und demselben Geschehnis etwas Doppeltes: Der über
alle verhängte Tod übte sein Recht am Leibe des Herrn, und Tod und Verwesung wurden
wegen des einwohnenden Logos aufgehoben. Der Tod mußte eintreten, und zwar im In-
teresse aller, um die allgemeine Schuld zu zahlen. Deshalb nahm, wie bereits gesagt, der

20

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0627.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0628.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Logos, der an sich nicht sterben konnte - er war ja unsterblich -, einen Leib an, der sterben
konnte, um ihn als eigenen für alle zu opfern und durch sein mit dem Eintritt in den Leib
bedingtes Leiden für alle „dem die Macht zu nehmen, der die Herrschaft über den Tod
hatte, d.h. dem Teufel, und die zu erlösen, die im Banne der Todesfurcht ihr ganzes Leben
hindurch in der Knechtschaft standen“38.

21.

Gewiß, da der gemeinsame Heiland aller für uns gestorben ist, so brauchen wir, die wir in
Christus gläubig sind, jetzt nicht mehr des Todes zu sterben, wie ehedem das Gesetz laut
drohte; aufgehoben ist ja dies Urteil. Vielmehr werden wir jetzt, da die Verwesung in der
Gnade der Auferstehung beseitigt und gehoben ist, nur mehr entsprechend unserem sterb-
lichen Leib eine Zeitlang aufgelöst, wie es Gott einem jeden festgesetzt hat, um zu einer
besseren Auferstehung gelangen zu können. Denn nach Art der in die Erde gesenkten Sa-
men gehen wir bei der Auflösung nicht zugrunde, sondern Saatkörnern gleich werden wir
auferstehen, da der Tod in Kraft der Gnade des Heilandes überwunden ist. Deshalb sagt
ja auch der selige Paulus, der allen S. 629 ein Bürge der Auferstehung geworden ist: „Dies
Verwesliche muß die Unverweslichkeit anziehen und dies Sterbliche die Unsterblichkeit.
Wenn aber dies Verwesliche die Unverweslichkeit und dies Sterbliche die Unsterblichkeit
angezogen hat, dann wird das Wort der Schrift sich erfüllen: Verschlungen ist der Tod im
Sieg! Tod, wo ist dein Stachel? Hölle, wo ist dein Sieg?“39 Man könnte nun einwenden:
Wenn er für alle seinen Leib dem Tod überantworten mußte, warum hat er ihn dann nicht
wie einMensch in natürlicherWeise abgelegt, sondern ließ es bis zurKreuzigung kommen?
Er wäre es seiner Ehre doch eher schuldig gewesen, von sich aus den Leib abzulegen als mit
Schmach einen solchen Tod erleiden. Doch habt acht, ob dieser Einwand nicht menschlich
ist! Nein, wahrhaft göttlich war, was der Heiland vollbrachte, und von vielen Gesichtspunk-
ten aus seiner Gottheit würdig: Fürs erste tritt der Tod, der über die Menschen kommt, ein
infolge der Schwäche ihrer Natur. Nicht imstande, auf die Länge zu bestehen, gehen sie
mit der Zeit ihrer Auflösung entgegen. Deshalb kommen auch die Krankheiten über sie,
und sie sterben an Entkräftung. Der Herr aber ist nicht schwach, sondern Gottes Kraft
und Gottes Logos und das Leben selbst. Hätte er also irgendwie auf natürliche Weise und
nach dem gewöhnlichen Lauf des Menschenlebens seinen Leib in einem Bette abgelegt, so
hätte man auch ihm diese Leiden als Schwäche seiner Natur ausgelegt und ihn mit den
anderen Geschöpfen auf die gleiche Linie gestellt. Da er aber das Leben und Gottes Logos
war, und anderseits der Tod bei allen eintreten mußte, so teilte er als das Leben und die
Kraft in seiner Person die Kraft mit dem Leibe, holte aber, um dem Tod seinen Tribut zu
zahlen, nicht bei sich, sondern bei anderen die Veranlassung zur Vollbringung des Opfers;
38Hebr. 2, 14.
391 Kor. 15, 53-55.

21

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0629.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

durfte ja doch auch der Herr nicht krank werden, er, der die Krankheiten anderer heilte.
Auch kein Kräfteverfall durfte über seinen Leib kommen, in dem er ja auch die Schwäche
der anderen in Stärke umwandelte. Warum wehrte er dann nicht auch dem Tod wie der
Krankheit? S. 630 Weil er eben darum den Leib trug und es untunlich war, den Tod zu
verhindern, weil damit auch die Auferstehung hintangehalten worden wäre. Ebensowenig
ging es andererseits an, daß dem Tod eine Krankheit vorausging, damit man nicht den im
Leib Befindlichen schwach wähne. Hat ihn aber nicht gehungert? Freilich, es hungerte ihn
entsprechend demBedürfnis des Leibes; allein weil der Herr ihn trug, erlag er demHunger
nicht. Daher sah er auch die Verwesung nicht, obschon er zur Sühne für alle starb. Unver-
sehrt stand er ja wieder auf, da es nicht der Leib des nächsten Besten, sondern des Lebens
selbst war.

22.

Aber er hätte doch, könnte man einwenden, dem Anschlag der Juden entgehen sollen, um
so seinen Leib überhaupt unsterblich zu erhalten. Doch ein solcher lasse sich sagen, daß
auch das dem Herrn nicht angestanden hätte. Wie es sich für den Logos Gottes, der das
Leben ist, nicht geziemt hätte, von sich aus seinen Leib dem Tode zu überantworten, so
hätte es sich auch nicht gepaßt, dem von anderen ihm bereiteten zu entfliehen, sondern
eher ihn zu verfolgen bis zu seiner Vernichtung. Deshalb hat er mit Recht weder selbst den
Leib abgelegt noch anderseits die verfolgungssüchtigen Juden geflohen. Solches Vorgehen
verriet aber nicht Schwäche des Logos, offenbarte ihn vielmehr als Heiland und Leben,
weil er einerseits den Tod abwartete, um ihn zu vernichten, anderseits es ihn drängte, zur
Erlösung aller sein Todeslos zu besiegeln. Und zudem kam der Heiland nicht, um seinen
Tod, sondern den der Menschen zu besiegeln. Deshalb entäußerte er sich seines Leibes
nicht in einem höchsteigenen Tod - als das Leben kannte er ja keinen solchen -, sondern
er nahm den Tod von den Menschen herüber, um eben diesen, mit seinem Leibe in Be-
rührung gebracht, endgültig zu beseitigen. Sodann mag auch folgendes ein solches Ende
des Herrenleibes recht gut erklären. Es war dem Herrn in erster Linie um die Auferste-
hung des Leibes zu tun, die er bewerkstelligen wollte. Denn eben das war das Zeichen des
Triumphes über den Tod, diese (Auferstehung) allen vor Augen zu stellen und allen die S.
631 sichere Überzeugung zu verschaffen von dem durch ihn eingetretenen Ende der Ver-
wesung und einer nunmehrigen Unverweslichkeit der Leiber, für die er gewissermaßen
zum allgemein gültigen Unterpfand und Wahrzeichen einer allen beschiedenen Auferste-
hung seinen eigenen Leib unverweslich bewahrt hat. Wäre aber der Leib krank geworden,
und hätte der Logos vor aller Augen sich wieder von ihm getrennt, so wäre es unschick-
lich gewesen, daß der, der die Krankheiten anderer heilte, sein eigenes Organ in Krankheit
hätte verkümmern lassen. Denn wie hätte man ihm die Macht, die Schwächen anderer zu
heilen, zugetraut, wenn sein eigener Tempel an ihm gebrechlich gewesen wäre? Entweder

22

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0630.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0631.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0631.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

hätte man ihn verspottet, weil er nicht imstande, der Krankheit zu wehren, oder man hätte
ihn, wenn er es trotz der Macht dazu nicht getan hätte, ihn für lieblos40 auch gegen die
anderen gehalten.

23.

Hätte er sodann ohne irgendwelche Krankheit und ohne jedwelchen Schmerz irgendwo
für sich in einem Winkel oder in einem einsamen Ort, zu Hause oder sonst irgendwo sei-
nen Leib verborgen gehalten, und hätte er hernach plötzlich wieder sich gezeigt und von
sich behauptet, daß er von den Toten auferstanden sei, so hätte niemand ihn mit seiner Be-
hauptung ernst genommen; im Gegenteil hätte seine Aussage von einer Auferstehung um
so weniger Glaube gefunden, als ja überhaupt niemand seinen Tod hätte bezeugen kön-
nen. Der Auferstehung muß aber der Tod vorausgehen, weil es ohne vorausgegangenen
Tod keine Auferstehung gibt. Wäre daher der Tod seines Leibes irgendwo in der Verbor-
genheit erfolgt, so wäre bei der Heimlichkeit des Todes und bei dem Mangel eines Zeugen
hierfür auch seine Auferstehung geheim und unbezeugt geblieben. Oder warum hätte er,
auferstanden, seine Auferstehung verkünden sollen, den Tod aber geheim eintreten lassen?
Oder warum hätte der, welcher die bösen Geister vor aller Augen austrieb, dem Blindge-
borenen die Augen öffnete, das Wasser in Wein verwandelte, um dadurch S. 632 als Logos
Gottes sich zu beglaubigen, das Sterbliche nicht vor aller Augen als unverweslich erweisen
wollen, um sich als das Leben selbst zu beglaubigen? Woher hätten auch seine Jünger den
Mut zur offenen Predigt von seiner Auferstehung gehabt, wenn sie nicht auch sagen konn-
ten, daß er zuvor gestorben? Oder wie hätten sie mit ihrer Behauptung, erst sei der Tod
erfolgt und dann die Auferstehung, Glauben gefunden, wenn sie nicht die zu Zeugen sei-
nes Todes gehabt hätten, vor denen sie mit allem Freimut davon predigten? Wollten doch
die damaligen Pharisäer trotz der allgemein bezeugten Tatsache seines Todes und seiner
Auferstehung nicht nur selbst nicht glauben, sondern zwangen gar die Augenzeugen, diese
Auferstehung zu bestreiten. Fürwahr, wären jene Vorgänge geheim geblieben, wieviel Aus-
reden hätten sie erst dann für ihren Unglauben gefunden? Wie wäre aber dann das Ende
der Todesherrschaft und der Sieg über ihn erwiesen worden, wenn er ihn nicht vor aller
Augen herausgefordert und ihn als einen durch die jetzige Unverweslichkeit des Leibes
entwaffneten Toten erwiesen hätte?

24.

Auch die etwaigen Äußerungen von anderer Seite müssen wir vorausgreifend widerlegen.
Es könnte nämlich vielleicht einer auch mit folgender Behauptung kommen: Mußte sein
Tod vor aller Augen und vor Zeugen eintreten, damit die Botschaft von seiner Auferste-
40Weil unbarmherzig wider sich selbst.

23

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0632.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

hung Glauben fände, so hätte er sich doch einen Tod in Ehren ausdenken sollen, um we-
nigstens der Schmach des Kreuzes zu entgehen. Allein damit hätte er gegen sich den Ver-
dacht wachgerufen, als ob er nicht über jeden Tod Macht hätte, sondern nur über den von
ihm erwählten. Und so hätte man gleichwohl wieder eine Ausrede für seinen Unglauben
gegenüber der Auferstehung gehabt. Deshalb erfolgte der Tod seines Leibes nicht nach ei-
gener Wahl, sondern auf einen Anschlag hin, damit der Heiland eben den Tod, den sie
ihm bereiteten, vernichte, Ein hochgemuter Kämpfer, groß durch Einsicht wie durch Tap-
ferkeit, wählt sich seine Gegner auch nicht selbst, um nicht bei einigen in den Verdacht
der Furchtsamkeit zu kommen, sondern S. 633 überläßt dies dem Belieben der Zuschauer,
zumal wenn es seine Feinde sind, um den nächsten Besten, den sie ihm gegenüberstellen,
niederzuschmettern und sich so als den allen Überlegenen zu bewähren. Geradeso hat
auch das Leben aller, unser Herr und Heiland Jesus Christus, nicht selbst eine Todesart für
seinen Leib erdacht, um nicht den Anschein zu erwecken, als bange ihm vor einer anderen.
Vielmehr ließ er sich dazu herbei, den Tod, den ihm andere, und zwar gerade seine Fein-
de als schrecklichen, ehrlosen und furchtbaren ersannen, den Tod am Kreuze, auf sich zu
nehmen und zu erdulden, damit er gerade durch dessen Überwindung selbst als das Leben
beglaubigt und die Macht des Todes endgültig gebrochen würde. Etwas ganz Wunderba-
res und Auffallendes ist damit geschehen: Der Tod der Unehre, den sie ihm beizubringen
wähnten, der ward zum Siegeszeichen über den Tod selbst. Deshalb litt er auch nicht den
Tod des Johannes durch Enthauptung noch wurde er zersägt wie Isaias, damit er auch im
Tode den Leib ungeteilt und ganz bewahre und denen keinen Vorwand biete, welche die
Kirche spalten wollen.

25.

Soviel den Außenstehenden, die auf solche Spitzfindigkeiten ausgehen. Wenn aber jemand
aus unserer Mitte nicht aus Streitsucht, sondern aus Wißbegier darüber nachforscht, war-
um er nicht anders als am Kreuze starb, so lasse auch er sich sagen, daß es nur so für uns
ersprießlich war, und daß der Herr dieses Sterben unsertwegen aus gutem Grunde auf
sich nahm. Denn wenn er gekommen ist, den über uns ergangenen Fluch zu tragen, wie
anders wäre die Verfluchung Wirklichkeit geworden als eben dadurch, daß er den im Flu-
che verhängten Tod auf sich nahm? Dieser aber ist das Kreuz, So steht auch geschrieben:
„Verflucht, wer an dem Holze hängt!“41 Ferner, wenn der Tod des Herrn der Lösepreis für
alle ist, und durch seinen Tod die trennende Scheidewand niedergerissen wird und die Be-
rufung der Heidenvölker erfolgt, wie hätte er uns denn berufen, wenn er nicht gekreuzigt
worden wäre? S. 634 Denn nur am Kreuze stirbt man mit ausgespannten Armen. Daher
mußte der Herr gerade diesen Tod erdulden und die Arme ausspannen, ummit dem einen
das alte Volk, mit dem anderen die Berufenen aus der Heidenwelt an sich zu ziehen und
41Gal. 3, 13.

24

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0633.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0634.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

beide Teile in sich zu verbinden. Das hat er ja auch selbst gesagt, da er andeutete, durch
welchen Tod alle erlöst werden sollten: „Wenn ich erhöhet sein werde“, sagt er, „werde
ich alle an mich ziehen“42. Wenn sodann der Feind unseres Geschlechtes, der Teufel, aus
demHimmel verstoßen, in dieser unteren Luft umherirrt und hier seinen gleich ihm unge-
horsamen Genossen gebietet, mit Blendwerken auf die Phantasie (der Menschen) einwirkt
und die aufwärts Strebenden zurückzuhalten sucht - hierüber bemerkt ja auch der Apostel:
„Unter dem Einfluß des Fürsten, der Macht hat in dieser Luft, des Geistes, der jetzt wirkt
in den Söhnen des Ungehorsams“43, - wenn sodann der Herr gekommen ist, den Teufel zu
stürzen, die Luft zu reinigen und uns den Weg zum Himmel zu bahnen, wie der Apostel
gesagt hat, „durch den Vorhang, d.i. sein Fleisch“44, und wenn dies durch den Tod gesche-
hen mußte, durch welch anderen Tod wäre das geschehen als durch den in der Luft, durch
den am Kreuze? Denn nur dann stirbt einer in der Luft, wenn er sein Leben am Kreuze be-
schließt. Darum hat auchmit Recht der Herr diesen Tod erduldet. Doch so erhöht, reinigte
er die Luft von der Nachstellung des Teufels und jedem Anschlag der bösen Geister, wie
er selber sagt: „Ich sah Satan wie einen Blitz niederfallen“45. Und er eröffnete uns wieder
den Weg zum Himmel, wie er wieder sagt: „Erhebet eure Tore, ihr Fürsten, erhebet euch,
ihr ewigen Tore!“46 Der Logos selber hatte nicht nötig, daß ihm die Tore geöffnet wurden,
da er der Herr aller Dinge ist; auch gibt es kein geschaffenes Ding, das dem Schöpfer ver-
schlossen wäre. Wohl aber bedurften wir solcher Öffnung, die er mit seinem eigenen Leibe
S. 635 emportrug. Wie er nämlich diesen für alle dem Tode überantwortete, so bahnte er
wieder durch ihn uns den Weg zum Himmel.

26.

Recht und billig also war sein Tod am Kreuze für uns. Seine Begründung hat sich in all-
weg als stichhaltig erwiesen und entspricht auch den Forderungen der Vernunft, daß die
allgemeine Erlösung nicht anders als durch das Kreuz erfolgen durfte. Denn so ließ er sich
selbst am Kreuz nicht unbezeugt, vielmehr hieß er zu allem hier auch die Schöpfung Zeug-
nis geben für die Gegenwart ihres Schöpfers und erweckte seinen Tempel, den Leib, den
er nur vorübergehend ruhen ließ und nur zum Zeichen, daß er eine Leiche geworden im
Kampfemit dem Tod, sofort am dritten Tag und trug als Triumph- und Siegeszeichen über
den Tod davon des Leibes Unverweslichkeit und Leidensfreiheit. Wohl hätte er ja unmittel-
bar nach dem Tode den Leib auferwecken und wieder lebendig zeigen können. Doch auch
das hat der Heiland in kluger Voraussicht nicht getan. Denn man hätte mit dem Einwand
kommen können, er wäre überhaupt nicht gestorben, oder der Tod hätte sich seiner nicht
42Joh. 12, 82.
43Eph. 2, 2.
44Hebr. 10, 20
45Luk. 10, 18.
46Ps 23,7..

25

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0635.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ganz bemächtigt, wenn er sofort die Auferstehung hätte folgen lassen. Vielleicht wäre auch
in dem Falle, daß der Tod und die Auferstehung im gleichen Zeitraum erfolgt wären, die
Glorie der Unverweslichkeit nicht zur Geltung gekommen. Um also den Tod seines Lei-
bes zu beweisen, wartete der Logos einen Zwischentag ab und hat dann erst am dritten
Tag allen ihn in seiner Unverweslichkeit geoffenbart. Um also den Tod an seinem Leibe zu
konstatieren, hat er ihn am dritten Tage auferweckt. Um aber nicht mit einer Auferstehung
nach einem längeren Intervall und nach völliger Verwesung (des Leibes) dem Mißtrauen
zu begegnen, als trage er nicht denselben, sondern einen anderen Leib -man hätte ja seiner
Erscheinung wegen der Länge der Zeit mißtrauen und das Geschehnis vergessen können
-, so ließ er es aus diesem Grunde nicht länger als drei Tage anstehen und hielt die, die
von seiner Auferstehung gehört hatten, nicht lange hin. Nein, zu einer Zeit, wo seine Rede
in ihrem Ohr noch S. 636 nachklang, ihr Auge noch nach ihm ausschaute und ihre Seele
voller Erwartung war, wo die Mörder noch auf Erden lebten und an Ort und Stelle waren
und den Tod des Herrenleibes noch bezeugen konnten, da - nach dreitägigem Intervall -
hat der Sohn Gottes den erst toten Leib unsterblich und unverweslich geoffenbart. Und
so ward allen klar, daß der Leib nicht infolge der Schwäche der Natur des einwohnenden
Logos gestorben ist, sondern zum Zweck der Beseitigung seines Todes in der Kraft des
Heilandes.

27.

Daß der Tod überwunden und der Sieg über ihn im Kreuze vollendet, und daß er nun
keine Gewalt mehr hat, sondern wirklich tot ist, dafür ist kein unwesentlicher Beweis und
sichere Bürgschaft die Tatsache, daß er von allen Jüngern Christi verachtet wird, alle ihm
trotzen und sich nicht mehr vor ihm fürchten, sondern im Zeichen des Kreuzes und im
Glauben an Christus ihn wie einen Toten zu Boden treten. Dereinst vor der göttlichen
Ankunft des Heilandes war der Tod selbst für die Heiligen etwas Schreckliches, und alle
beweinten die Sterbenden als der Vernichtung verfallen. Seitdem aber der Heiland seinen
Leib von den Toten auferweckt hat, ist der Tod nicht mehr schrecklich; vielmehr treten
ihn alle, die an Christus glauben, mit Füßen, wie wenn er nichts bedeutete, und wollen
lieber sterben als den Glauben an Christus verleugnen. Denn sie sind sich sicher, daß sie
sterbend nicht untergehen, sondern fortleben und durch die Auferstehung unverweslich
werden. Jener Teufel aber, der vormals böswillig mit demTode dräute, ist nach Beseitigung
der Todeswehen allein wirklich tot geblieben. Beweisend hierfür ist, daß die Menschen,
ehe sie an Christus glauben, den Tod als schrecklich ansehen und ihn fürchten. Sobald sie
aber zum Glauben an ihn und seine Lehre übergetreten sind, machen sie sich so wenig aus
dem Tode, daß sie sogar hochgemut ihm entgegengehen und Zeugen der Auferstehung
werden, die der Heiland im Kampfe gegen ihn errungen hat. Ja selbst solche, die im zarten
Kindesalter stehen, eilen in denTod, undnicht nurMänner, sondern auchFrauenüben sich

26

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0636.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

im S. 637 Kampf gegen ihn. So ohnmächtig ist er geworden, daß selbst das von ihm zuvor
getäuschte Frauengeschlecht seiner wie eines Toten und Verblichenen spottet. Denn wie
nach einemSieg des rechtmäßigenKönigs über einenTyrannen undnach dessen Fesselung
an Händen und Füßen nunmehr alle, die vorübergehen, ihn verhöhnen, schlagen und an
ihm herumzerren, da sie ja seine Wut und Grausamkeit nach dem Siege des Königs nicht
mehr zu fürchten haben, so treten auch nach Überwindung des Todes, seiner Bloßstellung
im Kreuze des Heilandes und seiner Fesselung an Händen und Füßen auf ihn alle, die in
Christus vorübergehen, und sie spotten zum Zeugnis für Christus des Todes und höhnen
ihn mit den oben zitierten Worten der Schrift: „Tod, wo ist dein Sieg? Hölle, wo ist dein
Stachel?“47

28.

Ist das etwa ein geringfügiger Beleg für die Ohnmacht des Todes? Oder ist es ein schwacher
Beweis für den Sieg des Heilandes über ihn, wenn die christlichen Knaben und Mädchen
das Leben hienieden nicht achten und zum Sterben sich rüsten? Von Natur aus fürchtet ja
der Mensch den Tod und die Auflösung des Leibes. Daher ist es sogar auffallend, daß der,
welcher den Glauben an das Kreuz angenommen hat, um Christi willen die Natur nicht
achtet und den Tod nicht scheut. Wenn z. B. jemand bei der Tatsache, daß zum Wesen
des Feuers die Brennkraft gehört, sagte, es gebe etwas, was seine Flamme nicht fürchte,
sondern eher deren Unvermögen beweise, wie man dies z. B. vom indischen Amiant48 be-
hauptet, und daraufhin dann ein Ungläubiger die Probe mit der Sache machen wollte, den
unverbrennlichen Stoff anzöge und ihn dem Feuer nahebrächte, so gewänne er daraufhin
sicher die Überzeugung von der Ohnmacht des Feuers. Oder wenn einer S. 638 den gefes-
selten Tyrannen sehenwollte, dann begäbe er sich ins Land undReich des Siegers, und sähe
nun den für andere so Furchtbaren in seiner Ohnmacht. Geradeso mag der, der auch nach
so vielen Ereignissen und auf so viele christliche Martyrien hin und trotz tagtäglich sich
wiederholender Geringschätzung des Todes von seiten der glorreichen Streiter in Christus,
gleichwohl noch ungläubig ist und Zweifel hegt in seinem Herzen, ob der Tod wirklich be-
seitigt und am Ende angekommen sei, ja, so mag er ganz wohl staunen ob solch großen
Geschehnisses. Doch möge er nicht im Unglauben sich verhärten und gegen so einleuch-
tendeWahrheiten nicht unverschämt sein!Wie vielmehr der, welchermit demAmiant den
Versuch gemacht hat, erkennt, daß das Feuer ihm gegenüber keine Brennkraft besitzt, und
der, welcher den Tyrannen in Fesseln sehen will, in das Reich des Siegers sich begibt, so
471 Kor. 15, 55.
48Amiant ist ein dem Aktinolith gleich zusammengesetzter Hornblendeasbest und kommt besonders in
Hornblendegesteinen, in Kalk- und Chloritschiefer vor. Die sehr biegsamen Aggregate haben schon die
Alten zu allerlei Geweben verarbeitet, die dem Feuer widerstanden (Pauly, Realencyklopädie der klassi-
schen Altertumswissenschaft I, 1830).

27

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0637.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0638.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

soll auch der, welcher den Sieg über den Tod bezweifelt, den Glauben an Christus anneh-
men und in seinen Unterricht übergehen; dann wird er die Ohnmacht des Todes und den
Sieg über ihn zu schauen bekommen. Denn viele, die zuvor ungläubig waren und spotte-
ten, haben später, gläubig geworden, den Tod so wenig geachtet, daß sie sogar Märtyrer
für Christus wurden.

29.

Wenn aber durch das Zeichen des Kreuzes und den Glauben an Christus der Tod mit Fü-
ßen getreten wird, so ist doch wohl offenbar vor dem Richterstuhl der Wahrheit niemand
anders als eben Christus derjenige, der die Trophäen und Siege über den Tod aufzuweisen
und ihm die Macht genommen hat. Und wenn der Tod zuvor die Macht hatte und deshalb
furchtbar war, aber jetzt nach der Ankunft des Heilandes und dem Tod seines Leibes und
der Auferstehung verachtet wird, so ist doch wohl offenbar der Tod eben von Christus, der
das Kreuz bestiegen hat, entkräftet und besiegt worden. Denn wie es ganz unzweifelhaft
ist, daß, wenn nach der Nacht die Sonne aufgeht und der ganze Erdkreis von ihr beleuch-
tet wird, eben die Sonne mit ihrem ausstrahlenden Licht auch zugleich die Finsternis ver-
scheucht und alles erleuchtet, so liegt es auch ganz klar S. 639 am Tag, daß, wenn seit der
erlösenden Erscheinung desHeilands im Leibe und seinemTod amKreuze der Tod verach-
tet und mit Füßen getreten wird, es eben der im Fleische erschienene Heiland ist, der den
Tod vernichtet hat und tagtäglich in seinen Jüngern Siege über ihn aufzuweisen hat. Wenn
man nämlich sieht, wie von Natur schwache Menschen sich in den Tod stürzen und vor
seiner Verwesung nicht zurückschaudern noch auch den Weg in die Unterwelt fürchten,
sondern hochgemutenHerzens ihn herausfordern, vor denMartern nicht zittern, vielmehr
um Christi willen den Gang in den Tod dem Leben hienieden vorziehen, oder wenn man
Zeuge davon ist, wieMänner, Frauen und zarte Kinder um ihres christlichen Glaubens wil-
len freudig in den Tod gehen und sich hineinstürzen, - wer wäre da noch so töricht oder
so ungläubig, oder wer geistig noch so verblendet, daß er nicht einsähe und bedächte, daß
Christus selbst, für den die Menschen das Zeugnis ablegen, den Sieg über den Tod einem
jeden verleiht und gibt, indem er ihn ohnmächtig macht in jedem, der den Glauben an
ihn hat und das Zeichen des Kreuzes trägt? Auch wer eine Schlange zertreten sieht, deren
frühere Wildheit er vielleicht besonders gut kannte, zweifelt weiter nicht mehr, daß sie tot
und ganz ohnmächtig geworden ist, er müßte denn nur geistig verrückt geworden sein
und nicht einmal die gesunden leiblichen Sinne haben. Und wenn man Kinder einen Lö-
wen necken sieht, weiß man dann nicht, daß er tot ist oder doch alle seine Kraft verloren
hat? So gut man nun hier von der Wirklichkeit mit seinen Augen sich überzeugen kann, so
soll angesichts des Spottes und der Verachtung des Todes auf Seiten der Christusgläubigen
niemand mehr zweifeln und auch der Wahrheit sich nicht verschließen, daß der Tod von
Christus überwunden und seine Verwesung aufgehoben und beendigt ist.

28

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0639.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

30.

Daß also demTod seineMacht genommenund dasKreuz desHerrn das Zeichen des Sieges
über ihn ist, dafür ist das oben Gesagte ein nicht geringer Beweis. Daß aber die nunmeh-
rige unsterbliche Auferstehung des Leibes von Christus, dem gemeinsamen Weltheiland
und S. 640 Leben, bewirkt worden, dafür spricht denen, die noch einen offenen, ungetrüb-
ten Blick haben, der Augenschein deutlicher, als es Worte vermögen. Denn wenn der Tod,
wie die Erörterung gezeigt hat, vernichtet ist, und um Christi willen ihn alle mit Füßen
treten, so hat doch noch weit eher zuerst er selbst ihn mit seinem Leibe niedergetreten
und ihm die Macht genommen. Wenn aber der Tod von ihm getötet war, was anders hätte
dann geschehen sollen, als daß der Leib auferstand und als Zeichen des Sieges über ihn sich
offenbarte? Oder wie wäre die Vernichtung des Todes offenbar geworden, wenn nicht der
Leib des Herrn auferstanden wäre?Wenn aber einem dieser Beweis für seine Auferstehung
nicht hinreichend scheint, so glaube er demGesagten wenigstens auf den Augenschein hin.
Denn wenn ein Verstorbener nichts mehr wirken kann, vielmehr die Gunst ihn nur bis ans
Grab geleitet und dann aufhört - denn nur den Lebenden sind Handlungen eigen und ein
Bestimmungsvermögen auf die Menschen, - dann soll der nächste Beste zusehen und auf
den Augenschein hin urteilen und dann die Wahrheit bekennen. Wenn nämlich der Hei-
land unter den Menschen so Großes vollbringt und tagtäglich von allen Seiten, im Lande
der Griechen wie der Barbaren, eine solcheMenge unbemerkt für seinen Glauben gewinnt
und alle seiner Lehre gefügig macht, kann man da noch zweifeln in seinem Herzen, ob die
Auferstehung des Heilandes wirklich erfolgt sei und ob Christus lebe oder vielmehr das
Leben selbst sei? Könnte etwa ein Toter die Herzen der Menschen erschüttern, daß sie den
Satzungen ihrer Väter abschwören und dafür der Lehre Christi huldigen? Oder wie, wenn
er selbst untätig ist - das ist ja beim Toten der Fall, - könnte er derWirksamkeit der Tätigen
und Lebenden wehren, so daß der Ehebrecher die Ehe nicht mehr bricht, derMörder nicht
mehr mordet, der Ungerechte nicht mehr der Habsucht frönt, der Gottlose fortan gottes-
fürchtig ist? Wie kann er auch, wenn er nicht auferstand, sondern noch tot ist, die falschen
Götter, die von den Ungläubigen für lebend ausgegeben werden, und die bösen Geister,
die sie verehren, austreiben, verfolgen und vernichten? Denn wo S. 641 Christus und der
Glaube an ihn bekannt wird, da schwindet aller Götzendienst, aller Trug der bösen Geister
kommt ans Licht, ja keinDämon verträgt seinenNamen, sondern flieht in alleWeite, wenn
er diesen nur hört. Das ist aber nicht das Werk eines Toten, sondern eines Lebenden und
vorab Gottes. Übrigens wäre es lächerlich, von den Dämonen, die von ihm verfolgt, und
den Götzen, die von ihm vernichtet wurden, zu behaupten, sie hätten ein Leben, von dem
aber, der sie vertrieb und in seiner Macht sie auf Nimmerwiederkehr verstieß, ja der sogar
von diesen selbst als Sohn Gottes bekannt wurde, zu sagen, er sei tot.

29

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0640.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0641.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

31.

Doch ein gewichtiger Beweis, mit dem die, welche nicht an die Auferstehung glauben, wi-
der sich selbst operieren, liegt darin, daß alle Dämonen und die von ihnen angebeteten
Götter den von ihnen totgesagten Christus nicht verfolgen, sondern im Gegenteil Christus
diese als tot erweist. Denn wenn es wahr ist, daß der Tote nichts mehr leistet, der Heiland
aber tagtäglich soviel fertig bringt, zum Glauben führt, zur Tugend beredet, die Unsterb-
lichkeit lehrt, zur Sehnsucht nach himmlischen Gütern anspornt, die Erkenntnis seines
Vaters offenbart, die (nötige) Kraft gegen den Tod einflößt, einem jeden sich zu erkennen
gibt, die Gottlosigkeit des Götzenkultes beseitigt, während die Götter und Dämonen der
Ungläubigen von alledem nichts vermögen, sondern vielmehr mit der Gegenwart Christi
tot umsinken, da sie ja nur ein leeres, eitles Trugbild bieten, wenn vor dem Zeichen des
Kreuzes jegliche Zauberei weichen muß und kein Zaubermittel mehr wirken will, alle Göt-
zen vereinsamt und verlassen werden, wenn alle tierische Lustbarkeit ein Ende nimmt und
ein jeder von der Erde zum Himmel aufschaut, - wen könnte man da wohl totsprechen?
Etwa Christum, der so Großes vollbringt? Aber es liegt doch nicht in der Macht des Toten,
eine Wirksamkeit zu entfalten. Oder den, der überhaupt nichts leistet, sondern wie leblos
daliegt, wie dies der Fall ist bei den leichengleichenDämonen undGötzen? Denn der Sohn
Gottes, der lebt und tätig ist, wirkt tagtäglich und wirkt das Heil aller. Der S. 642 Tod aber
verrät sich selbst Tag für Tag in seiner Ohnmacht, und die Götzen und Dämonen sieht
man geradezu aussterben. So kann also daraufhin niemand mehr an der Auferstehung sei-
nes Leibes zweifeln. Wer aber an die Auferstehung des Leibes des Herrn nicht glaubt, der
scheint dieMacht des Logos und derWeisheit Gottes nicht zu kennen. Denn wenn er über-
haupt einen Leib annahm und diesen in richtiger Konsequenz sich zu eigen machte, wie
unsere Abhandlung gezeigt hat, was hätte denn der Herr mit ihm anfangen sollen? Oder
welches Ende hätte der Leib nehmen sollen, nachdem einmal der Logos bei ihm Einkehr
genommen hatte? Nicht sterben war ein Ding der Unmöglichkeit, da er ja sterblich war
und für alle in den Tod dahingegeben werden sollte, weshalb auch der Heiland ihn sich
zubereitete. Tot durfte er aber auch nicht bleiben, weil er der Tempel des Lebens gewesen
war. Deshalb starb er, weil er sterblich war, lebte aber wieder auf, weil das Leben in ihm
war, und seiner Auferstehung Zeugen sind die Werke.

32.

Wenn aber seine Auferstehung deshalb keinen Glauben findet, weil man ihn nicht sieht,
dannmüssen die Ungläubigen auch natürliche Vorgänge leugnen. Denn, wie bereits weiter
oben gesagt worden, gehört es zum Wesen Gottes, nicht gesehen, wohl aber aus den Wer-
ken erkannt zuwerden.Wennnun keineWerke vorliegen, so versagen siemit gutemGrund
dem den Glauben, der sich nicht kundgibt. Wenn aber die Werke laut ihre Stimme erhe-

30

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0642.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ben und klares Zeugnis geben, warum leugnen sie denn geflissentlich das so offenkundige
Leben der Auferstehung?Wenn sie ja auch geistig verblendet sind, so könnten sie dochmit
ihren äußeren Sinnen die unbestreitbareMacht undGottheit Christi sehen. Denn auch ein
Blinder, der zwar die Sonne nicht sieht, doch die von ihr ausgehende Wärme spürt, weiß,
daß eine Sonne über der Erde strahlt. So sollen auch die Widerspruchsgeister, auch wenn
sie, augenblicklich blind für die Wahrheit, noch im Unglauben verharren, doch wenigs-
tens angesichts des Starkmuts der anderen, die gläubig sind, die Gottheit Christi und die
von ihm S. 643 verwirklichte Auferstehung nicht bestreiten. Es ist doch ganz klar, daß ein
toter Christus die Dämonen nicht verjagte und den Götzen keine Beute abnähme; einem
Toten hätten die bösen Geister nicht gehorcht. Wenn sie aber augenscheinlich schon beim
Aussprechen seines Namens die Flucht ergreifen, dann ist er doch wohl offenbar nicht tot,
zumal ja die bösen Geister, die auch das den Menschen Verborgene schauen, in der Lage
waren, sich zu überzeugen, ob Christus tot, und ihm dann überhaupt den Gehorsam zu
verweigern. Nun aber sehen die bösen Geister das, was die Gottlosen nicht glauben, daß
er nämlich Gott ist, und darum fliehen sie, fallen vor ihm nieder und bezeugen, was sie
schon bekannten, als er noch im Leibe war: „Wir wissen, wer Du bist; Du bist der Heili-
ge Gottes“49, und: „Laß doch, was haben wir mit Dir zu schaffen, Sohn Gottes? Ich bitte
Dich, quäle mich nicht!“50. Wenn also die bösen Geister solches Bekenntnis und tagtäg-
lich die Werke ihr Zeugnis ablegen, so ist doch wohl offenbar - und niemand wage doch,
der Wahrheit keck zu trotzen -, daß der Heiland seinen eigenen Leib auferweckt hat, und
daß er der wahrhaftige Sohn Gottes ist, aus dem er als des Vaters eigener Logos, Weisheit
und Kraft51, stammt, der später in der Zeit zum Heil der Welt einen Leib annahm und
dem Erdkreis Aufschluß gab über den Vater, den Tod vernichtete und alle mit der Unver-
weslichkeit begnadigte mit der Verheißung der Auferstehung, als deren Erstlingsfrucht er
seinen eigenen Leib erweckte und im Zeichen des Kreuzes das Siegeszeichen über den Tod
und dessen Verwesung aufpflanzte.

33.

Da dem so ist, und der Beweis für die Auferstehung des Leibes und den Sieg des Heilandes
über den Tod klar vor uns liegt, wohlan, so wollen wir auch dem Unglauben der Juden
und dem Spott der Heiden die Antwort geben. Denn hierin treffen die Juden mit ihrem
S. 644 Unglauben und die Heiden mit ihrem Spott zusammen, daß sie an der Schmach
des Kreuzes und der Menschwerdung des Logos Gottes ihren Spott auslassen. Doch un-
sere Untersuchung wird weder den einen noch den anderen scheu ausweichen, zumal ja
offensichtliche Beweise wider sie zu Gebote stehen.
491 Luk. 4, 34.
50Mark. 5, 7.
511 Kor. 1,24.

31

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0643.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0644.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Die ungläubigen Juden finden ihre Widerlegung in den Schriften, die sie selber lesen.
Erhebt doch die ganze von Gott inspirierte Schrift von vorne bis hinten ihre Stimme laut
dafür, wie auch die Einzelworte selbst ganz klar sind. So kündigten schon in alten Zeiten
die Propheten dasWunder vonder Jungfrau und ihrerGeburt an in denWorten: „Siehe, die
Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären, und man wird seinen Namen Emma-
nuel, d.h. Gott mit uns nennen“52. Auch Moses, der wirklich große Mann, der auch ihnen
Autorität für die Wahrheit ist, hat das Wort über die Menschwerdung des Heilandes gran-
dios gefunden und die erkannteWahrheit in denWorten niedergelegt: „Aufgehen wird ein
Stern aus Jakob und ein Mann aus Israel und zerschmettern wird er den Fürsten Moabs“53.
Und wieder: „Wie schön sind deine Wohnungen, Jakob, deine Zelte, Israel, wie schattige
Täler und wie Gärten an Strömen, und wie Zelte, die der Herr aufgeschlagen hat, wie Ze-
dern am Wasser. Hervorgehen wird ein Mensch aus seinem Samen und wird herrschen
über viele Völker“54. Und wieder sagt Isaias: „Ehe das Knäblein Vater- oder Mutternamen
nennen kann, wird es die Stärke von Damaskus nehmen und die Beute von Samaria vor
dem Angesichte des Königs der Assyrer“55. Daß also ein Mensch erscheinen werde, wird
damit angekündigt. Und daß der, der kommen soll, Herr der Welt ist, geben wieder folgen-
de Worte zum voraus zu verstehen: „Siehe, der Herr thront auf einer lichten Wolke, und er
wird nach Ägypten kommen, und erbeben werden die von Menschenhand erschaffenen
Gebilde Ägyptens“56. S. 645 Von da ruft ihn auch der Vater zurück, wenn er sagt: „Aus
Ägypten habe ich meinen Sohn gerufen“57.

34.

Auch sein Tod ist nicht vergessen worden, sondern er wird sogar recht deutlich in den
göttlichen Schriften angekündigt. Ja, auch die Ursache des Todes, daß er ihn nämlich nicht
seinetwegen, sondern um der Unsterblichkeit und des Heiles aller willen erduldet, den
Anschlag der Juden und ihre Freveltaten wider ihn haben sie ungescheut erzählt, damit
niemand die künftigen Geschehnisse außer acht lasse und in Irrtum gerate. Sie sagen näm-
lich: „Ein Mensch, der verwundet ist und die Schwachheit tragen kann, weil sein Antlitz
abgewandt ist. Er wurde entehrt und nicht beachtet. Er trägt unsere Sünden und leidet
für uns. Wir dachten uns ihn in der Strafe, unter der Zuchtrute und im Elend. Er aber
ward verwundet um unserer Missetaten willen, und um unserer Sünden willen ist er zer-
schlagen. Unseres Friedens wegen liegt die Züchtigung auf ihm, und durch seine Wunden
52Is. 7, 14; Mt. 1, 23.
53Num. 24, 17.
54Num. 24, 5 und 6.
55Is. 8, 4.
56Is. 19, 1.
57Os. 11, 1.

32

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0645.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

werden wir geheilt“58. Staune ob der Liebe des Logos zu den Menschen, da er unsertwe-
gen sich Entehrung gefallen läßt, damit wir zu Ehren gelangen. „Denn wir alle“, heißt es,
„sind wie Schafe in die Irre gegangen; der Mensch ist von seinem Wege abgekommen; und
der Herr hat ihn unseren Sünden überliefert. Obschon mißhandelt, öffnet er seinen Mund
nicht. Wie ein Schaf ward er zur Schlachtbank geführt und stumm wie ein Lamm vor dem,
der es schert, öffnet er seinen Mund nicht. In seiner Erniedrigung wurde sein Urteil aufge-
hoben“59. Dann aber kommt die Schrift, um zu verhüten, daß man wegen seines Leidens
ihn für einen gewöhnlichen Menschen halte, den Meinungen der Menschen zuvor und
erinnert an seine erhabene Macht und seine uns ungleiche Natur mit den Worten: „Wer
wird seine Geburt erklären. Denn sein Leben wird von der Erde hinweggenommen. Für
die Ungerechtigkeiten des Volkes wurde er in den Tod geführt. Und ich will S. 646 ihm die
Bösewichte für sein Begräbnis geben und die Reichen für seinen Tod. Denn er hat keine
Missetat begangen, und kein Trug ward gefunden in seinemMunde, Und der Herr will ihn
reinigen von seiner Wunde“60.

35.

Allein nach diesen Prophezeiungen über seinen Tod wünschest du wohl die Andeutun-
gen über seinen Tod zu erfahren. Denn auch darüber herrscht nicht Schweigen, vielmehr
haben wir darüber von den Heiligen ganz deutliche Offenbarungen. So verkündet als ers-
ter Moses ganz laut die Botschaft: „Ihr werdet euer Leben vor euren Augen hängen sehen
und nicht glauben“61. Auch andere Propheten nach ihm bezeugen wieder dasselbe mit den
Worten: „Wie ein unschuldiges Lamm, das zur Schlachtbank geführt wird, erkannte ich es
nicht. Sie ersannenwidermich einen schlimmenAnschlag und sprachen: Kommt und laßt
unsHolz unter sein Brotmengen und ihn vertilgen aus demLande der Lebendigen“62. Und
wiederum: „Sie haben meine Hände und Füße durchbohrt; alle meine Gebeine haben sie
gezählt, meine Kleider unter sich geteilt und das Los geworfen über mein Gewand“63. Der
Tod in der Luft und am Holz kann kein anderer sein als die Kreuzigung. Auch werden bei
keiner anderen Todesart Hände und Füße durchbohrt als nur beimKreuzestode.Weil aber
mit der Ankunft desHeilandes auch bei allenHeidenvölkern allüberall die Erkenntnis Got-
tes aufleuchtete, so haben sie auch das nicht unerwähnt gelassen, vielmehr auch hiervon in
den heiligen Schriften Erwähnung getan. „Denn“, so sagt sie, „es werden sein die Wurzel
Jesses und der sich erhebt, zu herrschen über die Völker; auf ihn werden die Heidenvölker
58Is. 53, 3-5.
59Is. 53, 7. 8; Apg. 8, 32.33.
60Is. 53, 8-10.
61Deut. 28, 66.
62Jer. 11, 19.
63Ps. 21, 17-19.

33

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0646.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

hoffen“64.

Diese wenigen Zeugnisse seien (angeführt) zur Bestätigung dessen, was sich verwirklicht
hat. Doch ist die ganze Schrift voll solcher Stellen zur Widerlegung S. 647 des Unglaubens
der Juden. Wo fände sich denn je unter den in den göttlichen Schriften genannten Gerech-
ten, heiligen Propheten und Patriarchen derMann, der sein leibliches Leben bloß aus einer
Jungfrau erhalten hätte? Oder wo wäre ein Weib gewesen, die auch ohne einen Mann Men-
schen das Dasein hätte geben können? Stammt nicht Abel von Adam, Enoch von Jazed,
Noe von Lamech, Abraham von Thara, Isaak von Abraham, Jakob von Isaak? Nicht Juda
von Jakob, Moses und Aaron von Ameram? Stammt nicht Samuel von Elkana, nicht David
von Jesse, Salomo von David, nicht Ezechias von Achaz, nicht Josias von Arnos, nicht Isai-
as von Arnos, nicht Jeremias von Helkias, nicht Ezechiel von Buzi? Hatte nicht ein jeder
einen Vater zum Urheber seiner Geburt? Wer ist nun aus einer Jungfrau allein geboren
worden? Dem Propheten lag ja sehr viel daran, diesen Umstand anzuführen. Wessen Ge-
burt ging ein Stern am Himmel voraus und verkündete den Neugeborenen dem Erdkreis?
Moses wurde ja bei seiner Geburt von den Eltern versteckt. Von der Geburt Davids be-
kamen nicht einmal die Nachbarn zu hören, kannte ihn ja doch nicht einmal der große
Samuel, mußte er vielmehr erst fragen, ob Isai noch einen weiteren Sohn habe. Auch Abra-
ham wurde, erst groß geworden, seiner Umgebung bekannt. Für die Geburt Christi aber
ward nicht ein Mensch Zeuge, sondern ein leuchtender Stern stand am Himmel, von wo
er auch herniedergestiegen war.

36.

Wo wäre sodann je der König gewesen, der, noch nicht imstande, Vater oder Mutter zu ru-
fen, schon regiert und im Kampf gegen seine Feinde Trophäen erbeutet hätte? Ist nicht Da-
vid im dreißigsten Lebensjahre König geworden und Salomo im Jünglingsalter? Hat nicht
Joasmit sieben Jahren die Herrschaft angetreten65 und der noch spätere Josias mit etwa sie-
ben Jahren die Regierung übernommen?66 Doch gleichwohl S. 648 konnten auch sie mit
diesem Alter Vater und Mutter rufen. Wer ist also der, der fast schon vor seiner Geburt
herrscht und den Feinden die Beute abnimmt? Wo ist ein solcher König in Israel und Juda
aufgestanden, die Juden mögen nachforschen und Antwort geben -, auf den alle Völker
ihre Hoffnung gesetzt und Frieden gefunden haben? Fanden jene nicht vielmehr überall
ihren Gegner? Denn solange Jerusalem stand, lag es in ständigem Krieg mit ihnen, und
alle kämpften wider Israel: Die Assyrer bedrängten sie, die Ägypter verfolgten sie, und die
Babylonier griffen sie an. Ja, ganz auffallend hatten sie sogar die Syrer in der Nachbarschaft
64Is. 11, 10; Röm 15, 12.
652. Kön. 11, 21.
662. Kön. 22, 1. Laut dieser Stelle wäre er acht Jahre alt gewesen.

34

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0647.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0648.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

zu ihren Feinden. Oder hat nicht David die Moabiter bekriegt und die Syrer geschlagen?67

Mußte nicht Josias vor den Nachbarn auf der Hut sein68, und hatte nicht Ezechias die Bru-
talität des Senacherib zu fürchten?69 Ist nicht gegen Moses Amalek ins Feld gerückt70, und
haben nicht die Amorrhäer sich gegen ihn gestellt?71 Haben nicht die Einwohner von Je-
richo gegen Josue, den Sohn des Nave, gekämpft?72 Und haben jemals die Heidenvölker
eine freundschaftliche Stellung Israel gegenüber eingenommen? Wer nun der ist, auf den
die Völker ihre Hoffnung gesetzt haben, das muß man nachsehen. Da muß er sein, da ja
der Prophet unmöglich lügen kann. Wo hat aber je einer der heiligen Propheten oder al-
ten Patriarchen zum Heil der Welt den Kreuzestod erduldet, oder wurde verwundet und
hinweggerafft zur Genesung aller? Wann ging ein Gerechter oder König hinab nach Ägyp-
ten, und stürzten bei dessen Ankunft die Götzen der Ägypter zusammen? Abraham ging
hinab; aber der Götzendienst blieb über all nach wie vor. Moses ist dort geboren worden,
und trotzdem verblieben die Verirrten dort bei ihrem Götzenkult.

37.

S. 649 Wo liest man in der Schrift von einem bezeugt, daß er an Händen und Füßen durch-
bohrt worden, oder daß er überhaupt am Holze gehangen und am Kreuze zum Heile aller
verstorben sei? Abraham starb an Naturnachlaß im Bette; auch Isaak und Jakob streck-
ten ihre Füße und verschieden im Bette. Moses und Aaron starben auf dem Berge, David
zu Hause, ohne einem Anschlag der Völker zum Opfer gefallen zu sein. Denn obschon
Saul ihm nach dem Leben trachtete, entrann er doch mit heiler Haut. Isaias ward zwar
zersägt, aber er hing nicht am Holze; Jeremias wurde mit Schmach überhäuft, starb aber
nicht auf einen Richterspruch hin. Ezechiel mußte leiden, aber nicht für das Volk, son-
dern weil er ungünstige Prophezeiungen über das Volk machte. Sodann waren alle diese
Leidensheroen Menschen wie alle anderen - vermöge ihrer gleichen Natur. Der aber in
den Schriften als Dulder für alle gemeint ist, wird nicht einfach Mensch, sondern Leben
aller genannt, auch wenn er der Natur nach denMenschen ähnlich war. „Denn ihr werdet“,
heißt es, „euer Leben vor euren Augen hängen sehen“73, und: „Wer wird seinen Stamm-
baum verfolgen?“74 Bei allen Heiligen kann man nämlich den Stammbaum erfahren und
ihn zurück bis zum Ursprung verfolgen. Bei dem aber, der das Leben ist, läßt sich laut
den göttlichen Aussprüchen der Stammbaum nicht angeben. Wer ist es nun, von dem die
göttlichen Schriften solches berichten? Oder wer ist so erhaben, daß auch die Propheten
672 Kön. 8, 2-3.
682 Kön. 23, 29 = 2 Chron. 35, 20-22.
692 Kön. c. 19 = 2 Chron. c. 32.
70Exod. c. 17.
71Num. 21, 21-24.
72Jos. c. 6.
73Deut. 28, 66.
74Is. 53, 8.

35

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0649.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

über ihn so Großes vorhersagen? Ja fürwahr, kein anderer läßt sich ausfindig machen in
den Schriften als der gemeinsame Heiland aller, Gott der Logos, unser Herr Jesus Christus.
Er ist es ja, der aus einer Jungfrau hervorgegangen und als Mensch auf Erden erschienen
ist, und dessen fleischliche Geburt sich nicht verfolgen läßt. Niemand kann nämlich sei-
nen leiblichen Vater nennen, da sein Leib nicht von einem Mann, sondern nur von einer
Jungfrau stammt. So also, wie man ein Stammregister von David, Moses und all den S. 650
Patriarchen aufstellen kann, läßt sich die fleischliche Abstammung des Heilands aus einem
Mann nicht verfolgen. Er ist es auch, der die Geburt seines Leibes durch einen Stern an-
zeigen ließ. Es mußte doch der Logos, der vom Himmel herabkam, auch vom Himmel her
ein Zeichen geben; es mußte der König in dem Augenblick, da er hervortrat, von der gan-
zen Schöpfung deutlich erkannt werden. Gewiß ward er in Judäa geboren, und aus Persien
kamen sie, um ihn anzubeten. Er ist es, der auch schon vor seiner Erscheinung im Leibe
den Sieg über seine Widersacher, die Dämonen, errang und über den Götzendienst trium-
phierte. So schwören denn auch überall alle Völker der Vätersitte und der Gottlosigkeit
des Götzendienstes ab und setzen nunmehr ihre Hoffnung auf Christus und verschreiben
sich ihm, wie man solches mit eigenen Augen sehen kann. Denn erst damals hat die Gott-
losigkeit der Ägypter ein Ende genommen, als der Herr aller Dinge wie auf einer Wolke
schwebend im Leibe dorthin kam, den Götzenwahn aufhob und alle zu sich und durch
sich zum Vater bekehrte. Er ist es, der gekreuzigt worden im Angesichte der Sonne, der
Schöpfung und derer, die an ihm das Todesurteil vollstreckten. Und durch seinen Tod ist
für alle das Heil gekommen und ist die ganze Natur erlöst worden. Er ist das Leben aller,
der wie ein Schaf zum Heile aller seinen Leib als Entgelt dem Tode überantwortete, mögen
auch die Juden es nicht glauben.

38.

Wenn ihnen aber das nicht ausreichend scheint, so mögen sie sich mit anderen Weissa-
gungen, die sie auch selbst wieder kennen, überzeugen lassen. Von wem sagen denn die
Propheten: „Offenbar ward ich jenen, die mich nicht suchten; ich ward gefunden von je-
nen, die nachmir nicht fragten. Ich sprach: Siehe, hier bin ich - zu einemVolke, dasmeinen
Namen nicht anrief; ich streckte aus meine Hände nach einem unfolgsamen, widerspens-
tigen Volke“75. Wer ist nun der, der sichtbar geworden ist? könnte man die Juden fragen.
Ist es nämlich der Prophet, dann sollen sie sagen, wann er S. 651 sich verborgen hat, um
später zu erscheinen. Was ist aber das für ein Prophet, der aus der Verborgenheit an die
Öffentlichkeit getreten ist und am Kreuze seine Arme ausgespannt hat? Gewiß keiner von
den Gerechten, allein nur der Logos, der, von Natur unkörperlich, unsertwegen im Leibe
erschienen ist und für alle gelitten hat. Genügt ihnen auch das nicht, so mögen sie noch
durch andere Stellen beschämt werden, wenn sie sich denn so klar widerlegt sehen. Denn
75Is. 65, 1-2.

36

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0650.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0651.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

so sagt die Schrift: „Werdet stark, ihr ermatteten Hände und ihr geschwächten Kniee! Seid
getrost, ihr Kleingläubigen; fasset Mut, fürchtet euch nicht! Seht, unser Gott vergilt das
Gericht; er selbst wird kommen und uns erretten. Dann werden sich öffnen die Augen der
Blinden, und die Ohren der Tauben werden hören. Dann wird springen wie ein Hirsch
der Lahme, und deutlich wird werden die Zunge der Stammelnden“76. Was vermögen sie
nun hierüber zu sagen, oder wie mögen sie überhaupt demgegenüber ihr Auge erheben?
Denn die Prophetie kündigt das Kommen Gottes an; die Zeichen geben aber auch die Zeit
seiner Ankunft an. Denn das Sehen der Blinden, das Gehen der Lahmen, das Hören der
Tauben, das Lösen der Zunge bei den Stammelnden, das sagen sie für die Zeit der göttli-
chen Ankunft vorher. Wann nun sind solche Zeichen in Israel geschehen? Oder wo ist so
etwas in Judäa geschehen? Sie sollen doch antworten! Ein Aussätziger Naaman wurde ge-
reinigt; doch kein Tauber erhielt das Gehör noch konnte ein Lahmer gehen. Einen Toten
erweckten Elias und Elisäus; aber nicht erlangte ein Blindgeborener das Gesicht. Freilich
ist es auch um eine Totenerweckung etwas wahrhaftGroßes; aber es ist eben doch nicht ein
solches Wunder, wie es vom Heiland erwartet wurde. Denn wenn die Schrift den Vorgang
vom Aussätzigen und dem toten Sohn der Witwe nicht verschwiegen hat, dann hätte sie
auch einenwirklichenVorfall einer Lahmen- oder Blindenheilung sicher nicht übergangen.
Da aber die Schriften sich hierüber ausschweigen, so ist offenbar etwas Derartiges früher
nicht vorgekommen. Wann wäre nun das vorgekommen, wenn nicht damals, als der Lo-
gos Gottes selbst im Leibe erschienen ist? Wann aber ist er erschienen, wenn nicht damals,
als die Lahmen umhergingen, die Stammelnden verständlich redeten, die Tauben hörten
und die Blindgeborenen sahen? Eben darum sprachen damals auch die Juden, die Dinge
mitansahen, wovon sie zuvor nie gehört hatten: „Solange die Welt steht, hat man noch nie
gehört, daß einer einem Blindgeborenen die Augen geöffnet hat. Wenn also dieser nicht
von Gott wäre, könnte er solche Dinge nicht tun“77.

39.

Doch vielleicht sehen sie sich jetzt selbst außerstande, wider so offenbare Wahrheiten zu
kämpfen und wollen das nicht bestreiten, was geschrieben steht, behaupten aber, daß sie
darauf noch warten und daß Gott der Logos noch nicht erschienen sei. Denn das sagen
sie ja immer und immer wieder und trotzen ganz ausgeschämt offenkundigen Wahrheiten.
Doch auch hierin, ja hierin vor allem sollen sie ihre Widerlegung finden, nicht von uns,
sondern von dem hochweisen Daniel, der den Zeitpunkt wie die göttliche Ankunft des
Heilandes ankündigte mit den Worten: „Siebzig Wochen sind bemessen für dein Volk und
für die heilige Stadt, um zu vollenden die Schuld und zu besiegeln die Sünden, zu beendi-
gen die Ungerechtigkeiten und zu sühnen die Missetaten, zu bringen ewige Gerechtigkeit
76Is. 35, 3-6.
77Joh. 9, 32-33.

37



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

und zu besiegeln das Gesicht und die Propheten und zu salben den Heiligen der Heiligen.
Du sollst wissen und merken: Von der Zeit an, da der Ausspruch erfolgt, daß Jerusalem
wieder aufgebaut werden soll, bis daß der Gesalbte als Führer kommt“78. Vielleicht kön-
nen sie wenigstens für die anderen Stellen Ausreden finden und die Schriftworte für eine
erst kommende Zeit gelten lassen. Was aber können sie auf die Stelle sagen oder wie ihr
begegnen, in der ja der Gesalbte vorausgesagt wird und der, welcher gesalbt werden soll,
nicht einfach als Mensch, sondern als der Heilige der Heiligen S. 653 verkündet wird, und
wonach bis zu seiner Ankunft Jerusalem bestellt und dann Prophet und Gesicht in Isra-
el ein Ende nehmen? Gesalbt wurden einst David, Salomo und Ezechias; aber anderseits
blieb auch Jerusalem und die Stätte bestehen und die Propheten prophezeiten weiter: Gad,
Asaph, Nathan und nach ihnen Isaias, Osee, Amos und andere. Dann wurden auch die
Gesalbten selbst heilige Männer genannt, nicht aber Heilige der Heiligen. Wenn sie aber
auf die Gefangenschaft verweisen und sagen, daß ihr zufolge kein Jerusalem mehr bestehe,
was wollen sie dann von den Propheten sagen? Denn als vor Zeiten das Volk nach Babylon
hinabzog, waren daselbst Daniel und Jeremias, und es prophezeiten Ezechiel, Aggäus und
Zacharias.

40.

Demnach fabeln die Juden, wenn sie den bereits eingetretenen Zeitpunkt in die Zukunft
verlegen. Wann verschwand denn Prophet und Gesicht aus Israel, wenn nicht damals, als
Christus, der Heilige derHeiligen, kam? Ein Zeichen und ein ganz wichtiger Beweis für die
Ankunft Gottes des Logos ist doch die Tatsache, daß Jerusalem nicht mehr besteht, kein
Prophet mehr erweckt, noch auch solchen ein Gesicht zuteil wird - und ganz mit Recht.
Wenn ja der Angekündigte da ist, wozu dann noch solche, die ihn anzeigen? Und wenn
die Wahrheit da ist, wozu dann noch der Schatten? Eben deshalb prophezeiten sie ja auch,
bis der kam, der die Gerechtigkeit selber ist und die Sünden aller tilgt. Deshalb stand auch
Jerusalem so lange, damit sie dort zuvor die Typen der Wahrheit studieren könnten. Als
dann der Heilige der Heiligen ankam, da wurde dann mit Recht auch Gesicht und Prophe-
tie besiegelt und nahm die Herrschaft Jerusalems ein Ende. Denn nur so lange wurden bei
ihnen Könige gesalbt, bis der Heilige der Heiligen gesalbt wurde. Auch Jakob weissagt, daß
das Königtum der Juden bis auf ihn bestehen bleibe, wenn er sagt: „Nicht wird der Herr-
scher aus Juda weichen und der Führer aus seinen Lenden, bis kommen wird, was ihm
hinterlegt ist; und er ist die Erwartung der Völker“79. Daher hat auch der Heiland S. 654
selbst laut verkündet: „Das Gesetz und die Propheten bis auf Johannes haben geweissagt“80.
Wenn es nun bei den Juden jetzt noch einen König oder einen Propheten oder ein Gesicht
78Dan. 9, 24-25.
79Gen. 49, 10.
80Matth. 11, 13.

38

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0653.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0654.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

gibt, dann leugnen sie mit Recht die Ankunft Christi. Gibt es aber keinen König, kein Ge-
sicht mehr, ist vielmehr jetzt jegliche Prophetie besiegelt und Stadt und Tempel erobert,
warum sind sie dann so gottlos und sündigen so schwer, daß sie trotz der Geschehnisse,
die sie vor Augen sehen, den leugnen, der sie verwirklicht hat, Christum? Wenn sie sehen,
wie sogar dieHeiden ihreGötzen verlassen und durchChristus ihreHoffnung auf denGott
Israels setzen, wie mögen sie da noch Christum leugnen, der aus der Wurzel Jesse stammt
dem Fleische nach und nunmehr die Herrschaft hat? Wenn die Heidenvölker einen ande-
ren Gott verehrten als den Gott Abrahams, Isaaks, Jakobs und Mosis, dann könnten sie
wenigstens wieder mit Recht mit der Ausrede kommen, Gott sei nicht gekommen. Wenn
sie aber den Gott verehren, der dem Moses das Gesetz gegeben und dem Abraham die
Verheißung gegeben hat, und dessen Logos die Juden schmählich verunehren, die Heiden
aber verehren, warum sollen sie nicht zur Einsicht kommen, oder vielmehr warum wollen
sie es geflissentlich übersehen, daß der von den Schriften geweissagte Herr den Erdkreis
erleuchtet hat und ihm leiblich erschienen ist? So hat ja die Schrift gesagt: „Gott der Herr
ist uns erschienen“81, und wiederum: „Er sandte seinen Logos und heilte sie“82, und aber-
mals: „Nicht ein Bote, nicht ein Engel, sondern der Herr selbst hat sie errettet“83. Es geht
ihnen aber ähnlich wie einem geistig Verrückten, der die von der Sonne beleuchtete Erde
sieht, die sie erhellende Sonne aber wegstreitet. Was hätte denn auch der, den sie erwarten,
nach seiner Ankunft noch mehr zu tun? Die Heidenvölker berufen? Doch sie sind schon
berufen. Oder dem Propheten, dem König und dem Gesicht ein S. 655 Ende setzen? Auch
das ist schon geschehen. Oder die Gottlosigkeit des Götzenkultes bloßstellen? Sie ist aber
bereits widerlegt und gerichtet. Aber den Tod ohnmächtig machen? Das ist aber bereits
geschehen. Was ist also noch nicht geschehen, was Christus tun mußte? Oder was bleibt
noch übrig und ist noch nicht in Erfüllung gegangen, daß die Juden sich darob erfreuen
und im Unglauben verharren könnten? Denn wenn sie, wie wir sehen, weder einen Kö-
nig, noch einen Propheten, noch ein Jerusalem, noch ein Opfer, noch ein Gesicht haben,
vielmehr der ganze Erdkreis von der Erkenntnis Gottes angefüllt ist und auch die Heiden
von ihrer Gottlosigkeit weg zum Gott Abrahams sich bekehren durch den Logos, unseren
Herrn Jesum Christum, so muß es selbst den Ausgeschämtesten klar sein, daß Christus
bereits gekommen ist, daß er alle ohne Ausnahme mit seinem Lichte erleuchtet und die
wahre und göttliche Lehre über seinen Vater gebracht hat. So kann man damit und mit
noch weiteren Beweisen aus den göttlichen Schriften die Juden schlagend widerlegen.
81Ps. 117, 27.
82Ebd. 106,20
83Is. 63, 9.

39

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0655.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

41.

Was aber die Heiden betrifft, so mag man sich höchlichst wundern, daß sie das verspotten,
was doch gar nicht lächerlich ist, für ihre eigene Schmach aber blind sind, die sie, ohne
es zu merken, in Holzstücken und Steinen bloßstellen. Da wir aber um Beweise für un-
sere Behauptung gar nicht verlegen sind, wohlan, so wollen wir auch diese Heiden mit
guten Gründen zuschanden machen, vornehmlich mit Berufung darauf, was wir selber se-
hen. Was gäbe es denn bei uns Ungereimtes oder Lächerliches als äußersten Falles unsere
Behauptung, der Logos sei im Leibe erschienen? Doch werden sie wohl auch selbst zuge-
stehen, daß das nicht in widersinniger Weise vor sich gegangen ist, falls sie es wirklich mit
der Wahrheit ernst nehmen. Wenn sie nun überhaupt das Dasein eines Logos Gottes leug-
nen, dann tun sie etwas Überflüssiges, wenn sie über das spotten, wovon sie nichts wissen.
Geben sie aber einen Logos Gottes zu und bekennen sie, daß er der Lenker des Alls ist,
daß in ihm der Vater die Schöpfung zustande gebracht hat, daß durch seine Vorsehung
alles erleuchtet S. 656 und belebt wird und besteht, und daß er über alles herrscht, so daß
er selbst aus den Werken seiner Vorsehung erkannt wird und durch ihn der Vater, so sieh
doch, bitte, ob sie nicht, ohne es zu wissen, sich selbst lächerlich machen. Die Welt erklä-
ren die griechischen Philosophen für einen großen Körper und sagen damit eineWahrheit.
Wir sehen ja, wie sie und ihre Teile in die Sinne fallen. Wenn also der Logos in der Welt
wie in einem Körper ist, und wenn er in das Ganze und in all die Einzelteile eingegangen
ist, wie soll es dann sonderbar oder ungereimt sein, wenn wir sagen, daß er auch in einen
Menschen eingegangen ist? Denn wenn es ungereimt klingt, daß er überhaupt in einem
Körper wohnt, so wäre es auch ungereimt, wenn er im Weltall Wohnung genommen hätte
und alles durch seine Vorsehung erleuchtete und bewegte; denn ein Körper ist auch das
Weltall. Wenn es aber angeht, daß er in die Welt kommt, und daß er im Ganzen sich zu
erkennen gibt, so wird es auch angehen, wenn er auch in einem menschlichen Körper sich
offenbart und dieser von ihm erleuchtet wird und seine Wirksamkeit erhält. Ein Teil des
Ganzen ist ja auch das Menschengeschlecht. Und wenn es nicht angeht, daß ein Teil sein
Medium für die Erkenntnis Gottes wird, dann geht es wohl erst recht nicht an, daß er durch
die ganze Welt sich zu erkennen gibt.

42.

Wie einer angesichts der Tatsache, daß der ganze Körper vom Menschen in Bewegung ge-
setzt und beleuchtet wird,mit seiner Behauptung, es sei ungereimt, die Kraft desMenschen
auch in der Fußzehe anzunehmen, wohl für unverständig erachtet würde, da er trotz seines
Zugeständnisses, daß er den ganzen Körper durchdringt und bewegt, ihn nicht im Einzel-
teile sein ließe, so sollte auch der, der gläubig zugibt, daß der Logos Gottes im Weltall ist
und das Weltall von ihm beleuchtet und bewegt wird, es nicht ungereimt finden, wenn ein

40

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0656.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

menschlicher Körper von ihm bewegt und erleuchtet wird.Wenn sie aber deshalb, weil das
Menschengeschlecht kreatürlich und aus dem Nichts entstanden ist, es nicht für passend
finden, daß wir von S. 657 einer Erscheinung des Heilandes in einem Menschen reden, so
müssen sie ihn auch von der ganzen Schöpfung ausschließen; denn auch sie ist durch den
Logos aus dem Nichts ins Dasein getreten. Wenn es aber nicht ungereimt klingt, daß der
Logos in der Welt weilt trotz ihrer Kreatürlichkeit, dann ist es doch auch nicht ungereimt,
wenn er in einem Menschen sich befindet. Denn was sie vom Ganzen denken wollten, das
müssen sie auch vom Teile annehmen; ein Teil vom Ganzen ist ja, wie ich vorhin sagte,
auch der Mensch. So ist es also durchaus nicht ungehörig, wenn der Logos sich in einem
Menschen befindet und alles von ihm und durch ihn Licht, Bewegung und Leben erhält,
wie auch ihre Schriftsteller sagen: „In ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir“84. Was
sagen wir also Lächerliches, wenn (tatsächlich) der Logos das, worin er weilt, alsWerkzeug
benützt, um sich zu offenbaren. Wäre er nicht in ihm gewesen, so hätte er sich seiner auch
nicht bedienen können.Wennwir sodann bereits zugegeben haben, daß er imGanzen und
in den Einzelteilen ist, wie sollte es unglaublich sein, wenn er sich in dem, worin er weilt,
auch sichtbar macht. Denn wenn er mit seinen Kräften ganz in die Einzelteile wie ins Gan-
ze eingeht und alles reichlich versieht85, undwenn er durch die Sonne oder denMond oder
den Himmel oder die Erde oder das Wasser oder Feuer sich offenbaren wollte, so würde es
wohl niemand beanstanden, wenn er sich auf diese Weise vernehmen ließe und sich und
seinen Vater zu erkennen gäbe; er schließt ja alles in einem Akt in sich zusammen und ist
mit allem und in jedem Einzelteile zugegen und offenbart sich, ohne gesehen zu werden.
Geradeso ist es wohl auch nicht ungereimt, wenn er, der alles ordnet und das Ganze be-
lebt und den Menschen sich kundgeben wollte, sich eines menschlichen Leibes als eines
Werkzeuges zur Mitteilung der Wahrheit und zur Offenbarung des Vaters bedient hat. Ein
Teil vom Ganzen ist ja auch die Menschheit. Und wie der Verstand, der den ganzen S. 658
Menschen durchwaltet, durch ein Glied des Leibes, die Zunge, sich offenbart, und dabei
doch wohl niemand behauptet, dadurch verliere das Wesen des Verstandes, so erscheint
es doch wohl auch nicht unpassend, wenn der Logos, der in allem ist, einen Menschen als
Werkzeug benützt hat. Dennwenn es, wie vorhin gesagt, unziemlich war, daß er einen Leib
zum Werkzeug nahm, dann gehörte es sich auch nicht, daß er im Weltall weilt.

43.

Wenn sie nun sagen:Warumerschien er dennnicht in anderen schönerenTeilen der Schöp-
fung, und warum hat er sich denn nicht eines herrlicheren Werkzeuges, etwa der Sonne,
des Mondes, der Sterne, des Feuers oder des Äthers bedient, sondern nur eines Menschen?
- so mögen sie wissen, daß der Herr nicht herniederkam, um zu prunken, sondern um die
84Apg. 17, 28.
85Nämlich mit Kraft.

41

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0657.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0658.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Leidenden zu heilen und zu lehren. Denn es wäre Ostentation gewesen, nur zu erscheinen
und die Augenzeugen perplex zu machen. Wer aber heilen und lehren will, hat nicht ein-
fach zu kommen, sondern auf das Wohl der Notleidenden bedacht zu sein und sich bei
der Ankunft nach ihrem Bedürfnis und Befinden zu richten, um nicht durch überflüssi-
gen Aufwand für die Notleidenden eben die Bedürftigen zu verwirren, und ihnen so die
Erscheinung Gottes unnütz würde. Nun gab es unter den Kreaturen keine, die sich in ih-
rem Denken über Gott verirrt hatte als allein der Mensch. Sonne, Mond, Himmel, Sterne,
Wasser, Äther waren doch wahrhaftig nicht von der Ordnung abgewichen, sondern dank
ihrer Erkenntnis des Logos, ihres Schöpfers und Königs, verblieben sie, wie sie geschaffen
worden sind. Nur die Menschen kehrten sich vom Guten ab, bildeten sich dann das Nicht-
seiende ein anstatt derWahrheit und übertrugen dieGott gebührende Ehre unddenBegriff
von ihm auf Dämonen undMenschen in Steinfiguren. Da es nun der Güte Gottes nicht ent-
sprach, solch schwere Verirrung ruhig mitanzusehen, anderseits aber auch die Menschen
ihn als Ordner und Lenker im Weltall nicht erkennen konnten, deshalb nimmt er billig
einen Teil vom Ganzen als Werkzeug an, den menschlichen Leib, geht in ihn ein, damit
die Menschen ihn, den sie im Ganzen nicht S. 659 hätten erkennen können, wenigstens im
Teile erkannten, und damit sie ihn, dessen unsichtbare Macht sie nicht schauen konnten,
wenigstens ausGleichartigem erschließen und erkennen könnten. Denn alsMenschenwer-
den sie durch einen dem ihrigen gleichen Körper und durch die in ihm gewirkten Werke
rascher und sicherer der Erkenntnis seines Vaters näherkommen können, wenn sie einse-
hen, daß seine Taten nicht Menschen-, sondern Gotteswerke sind. Wenn sie sodann die
Möglichkeit für ungereimt halten, durch die im Leibe vollbrachten Werke den Logos zu
erkennen, dann wäre es wieder ungereimt, ihn aus den Werken des Alls zu erschließen.
Denn wie er mitten in der kreatürlichen Welt nichts von der Kreatur annimmt, vielmehr
allen Dingen von seiner Macht mitteilt, so nahm er auch, wenn er den Leib als Werkzeug
benützte, nicht an den Zuständlichkeiten des Leibes teil, heiligte vielmehr selbst den Leib.
Denn wenn selbst auch der von den Griechen vielbewunderte Plato sagt, daß der Schöpfer
der Welt, wenn er sie in Sturmesdrang sieht und in der Gefahr, in das Reich des Chaos
zu versinken, an das Steuerruder der Seele sich setzt und Hilfe bringt und alle Schäden
ausbessert86, was liegt dann Unglaubliches darin, daß wir sagen, der Logos habe, nachdem
die Menschheit sich verirrt hatte, in ihr sich niedergelassen und sei als Mensch erschienen,
um sie aus ihrer Bedrängnis durch seine Steuerung und Güte zu erretten?
86Politicus c. 15. Die Stelle lautet wörtlich: „Darum nimmt Gott, der den Kosmos erschaffen, auch schon
dann, wenn er ihn gefährdet sieht und besorgt sein muß, er möchte vom Sturm erfaßt und infolge der
Erschütterung zerklüftet in das grenzenlose Reich des Chaos versinken, wieder an seinem Steuerruder
Platz, bessert die Schäden und Risse dieser seiner früheren Zeit aus, stellt seine Schönheit und Ordnung
wieder her und gibt ihm unvergängliches, nie alterndes Dasein.“

42

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0659.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

44.

Doch vielleicht werden sie beschämt dem beipflichten, aber entgegnen wollen: Gott hätte,
wenn er einmal die Menschen belehren und erlösen wollte, durch einen bloßen Wink das
tun sollen, ohne daß ein Logos mit einem Leibe in Berührung kam, wie er ja auch S. 660
ehedem verfahren ist, als er die Dinge aus dem Nichts ins Dasein rief. Auf diese ihre Ent-
gegnung könnte man mit Recht erwidern, daß ehedem, da noch nirgends etwas existierte,
es nur einesWinkes und bloßenWillensaktes bedurfte, um dieWelt zu erschaffen. Als aber
der Mensch erschaffen war und das Bedürfnis eintrat, nicht das Nichtseiende, sondern das
schon Existierende zu heilen, da war es nur natürlich, daß der Arzt und Heiland in dem
bereits Geschaffenen gegenwärtig wurde, um auch das Existierende zu heilen. Erschaffen
aber war der Mensch. Deshalb bediente er sich auch eines menschlichen Werkzeuges, des
Leibes. Denn wenn der Logos nicht auf diesem Wege hätte kommen sollen, wie hätte er,
der sich nun einmal eines Organs bedienen wollte, dann zu uns kommen sollen? Oder
woher hätte er dies nehmen sollen, wenn nicht aus dem, was bereits vorhanden war und
seiner Gottheit durch die Vermittlung der gleichartigen Natur bedurfte?87 Denn nicht das
Nichtseiende bedurfte der Erlösung, so daß ein bloßer Befehl genügt hätte, sondern der
bereits erschaffene Mensch war dem Verderben und Untergang überantwortet. Deshalb
hat der Logos gewiß recht passend sich eines menschlichen Werkzeuges bedient und über
alles sich verbreitet. Sodannmußman sich auch das sagen, daß das eingetreteneVerderben
nicht außerhalb des Leibes lag, sondern an ihm haftete, und daß er statt der Verweslichkeit
das Leben anziehen mußte, damit wie im Leibe der Tod gekommen ist, so in ihm auch das
Leben erstehe. War der Tod außerhalb des Leibes, so mußte auch das Leben außerhalb sei-
ner existiert haben. Haftete aber der Tod am Leibe und herrschte er in ihm über ihn, dann
mußte auch das Leben mit dem Leibe sich verbinden, damit der Leib das Leben wieder
anziehe und die Verweslichkeit ablege. Zudem wäre der Tod, wenn der Logos außerhalb
des Leibes und nicht in ihm gewesen wäre, auf ganz natürliche Weise überwunden wor-
den, da ja der Tod dem Leben gegenüber machtlos ist; S. 661 aber es wäre eben gleichwohl
die Verweslichkeit, die der Leib sich zugezogen hat, geblieben. Deshalb hüllte sich billig
der Heiland in einen Leib, damit dank der Vereinigung von Leib und Leben der Leib nicht
mehr sterblich im Tode verbliebe, sondern mit der Unsterblichkeit bekleidet sei und dann
auferstanden immer unsterblich bleibe. Denn einmal angetan mit der Verweslichkeit, wä-
re er nicht auferstanden, wenn er nicht das Leben angezogen hätte; anderseits hätte der
Tod für sich nicht erscheinen können, sondern nur im Leibe. Deshalb zog er einen Leib
an, um den Tod darin zu suchen und dann daraus zu verbannen. Wie hätte der Herr über-
haupt sich als das Leben erweisen können, wenn er nicht das Sterbliche belebt hätte? Und
wie die Stoppel vom Feuer ganz natürlich verzehrt wird, aber nicht verbrennt, wenn man
87διὰ τοῦ ὁμοίου: Um den erschaffenen Menschen zu erlösen, mußte Gott die gleichartige, geschaffene Men-
schennatur annehmen.

43

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0660.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0661.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

das Feuer von ihr fernhält, gleichwohl aber Stoppel Stoppel bleibt und die Feuersgefahr zu
fürchten hat - denn von Natur droht das Feuer, sie zu verzehren -, aber gefaßt in vielen
Amiant, der ja als feuersicher gilt, die Stoppel das Feuer nicht mehr zu fürchten hat, dank
der Sicherung, die ihr die feuersichere Hülle gewährt, genau so könnte man auch vom Leib
und Tod sagen, daß der Leib, der nur mit einem bloßen Befehl gegen den Tod geschützt
worden wäre, gleichwohl wieder entsprechend der Natur der Leiber sterblich und verwes-
lich wäre. Um aber das zu verhüten, hat er den unkörperlichen Logos Gottes angezogen,
und so braucht er den Tod nicht mehr zu fürchten noch auch die Verwesung, da er ja das
Leben als Hülle trägt und in ihm die Verwesung verschwindet.

45.

So hat also der Logos Gottes folgerichtig einen Leib angenommen und sich eines mensch-
lichen Werkzeuges bedient, um auch den Leib zu beleben und um in gleicher Weise, wie
er in der Schöpfung durch die Werke sich offenbart, auch im Menschen sich zu betätigen
und sich überall zu zeigen, ohne auch nur eine Stätte gegen seine Gottheit und Erkenntnis
abzumessen. Ich sage hier noch einmal, woran ich schon früher erinnert habe: DerHeiland
hat dies getan, um, wie er alles ringsum mit seiner Gegenwart erfüllt, so auch alles S. 662
mit seiner Erkenntnis zu erfüllen, wie auch die göttliche Schrift sagt: „Die ganze Welt ward
erfüllt mit der Erkenntnis des Herrn“88. Denn mag man zum Himmel aufschauen, man
sieht dessen Ordnung; oder man mag, wenn das nicht möglich, nur auf den Menschen
sein Augenmerk richten, so gewahrt man aus den Werken seine übermenschliche Macht
und erkennt, daß er allein unter den Menschen der Logos Gottes ist. Oder wer sich in die
Dämonenwelt verirrt hat und für sie eingenommen ist, der sieht, wie er diese verjagt, und
erkennt ihn daraus als ihren Herrn. Oder wer in das Element des Wassers sich versenkt
hat und dieses für Gott hält, wie die Ägypter, die das Wasser verehren, der sieht, wie dieses
von ihm verwandelt wird und folgert daraus, daß der Herr sein Schöpfer ist. Ja, stiege einer
gar in die Unterwelt hinab, und staunte er die Heroen, die dorthin hinabgestiegen sind,
als Götter an, so sieht er auch da seine Auferstehung und seinen Sieg über den Tod und
schließt daraus, daß auch unter ihnen Christus allein wahrer Herr und Gott ist. Alle Teile
der Schöpfung hat ja der Herr berührt, und aller Kreatur die Erlösung und Überzeugung
von allem Trug gebracht, wie Paulus sagt: „Er hat die Herrschaften und Gewalten entwaff-
net und über sie triumphiert am Kreuz“89, damit niemand mehr betrogen werden könnte,
vielmehr jeder überall den wahren Logos Gottes fände. Denn wenn so überall ringsum-
schlossen der Mensch die Gottheit des Logos überall, d. h. im Himmel, in der Unterwelt,
imMenschen, auf der Erde walten sieht, so kann er sich nicht mehr über Gott täuschen, be-
tet nur ihn an und erkennt durch ihn recht gut den Vater. Damit werden hoffentlich auch
88Is. 11, 9.
89Kol. 2, 15.

44

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0662.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

die Heiden sich von uns geschlagen wissen, und zwar mit guten Gründen. Wenn sie aber
die Gründe zu ihrer Beschämung nicht hinreichend finden, so mögen sie aus dem, was vor
aller Welt sich abspielt, sich vom Gesagten überzeugen lassen.

46.

Wann begannen denn dieMenschen, denGötzenkult aufzugeben, wenn nicht von demAu-
genblick ab, da S. 663 Gott, der wahre Logos Gottes, unter den Menschen aufgetreten ist?
Wann haben denn dieOrakel bei denGriechen und allerorts ein Ende genommen und sind
verstummt, wenn nicht mit demAugenblick, da der Heiland erschienen ist?Wann erwach-
te die Erkenntnis, daß die sogenannten Götter und Heroen bei den Dichtern einfach nur
sterbliche Menschen sind, wenn nicht damals, als der Herr seinen Triumph über den Tod
feierte und den Leib, den er angenommen, in der Unverweslichkeit bewahrt hat, da er ihn
von den Toten erweckte? Wann sagte man sich los vom Dämonentrug und -wahn, wenn
nicht eben damals, als der Logos, die KraftGottes, aller und auch ihr Gebieter, umderOhn-
macht der Menschen willen herabgestiegen und auf Erden erschienen ist? Wann begann
man, über Zauberkunst und Zauberlehre hinwegzugehen, wenn nicht eben damals, als
die Theophanie des Logos unter den Menschen Wirklichkeit geworden ist? Wann hat sich
überhaupt die Weisheit der Heiden als Torheit erwiesen, wenn nicht damals, als die wahre
Weisheit Gottes auf Erden sich offenbarte? Ehedem war der ganze Erdkreis und jeder Ort
im Wahne des Götzenkultes befangen, und nur in den Götzen wähnten die Menschen ih-
re Götter. Jetzt aber geben die Menschen auf dem ganzen Erdkreis ihren abergläubischen
Götzenwahn auf, flüchten sich zu Christus, beten ihn als Gott an und lernen durch ihn
auch den Vater erkennen, den sie zuvor nicht kannten. Und wie wunderbar! Es gab ver-
schiedene und abertausend Religionen, und jeder Ort hatte seinen eigenen Götzen; aber
keiner ihrer sogenannten Götzen vermochte auch nur im nächsten Nachbarbereich Ein-
gang zu finden, so daß er auch die Nachbarn zu seiner Anbetung bewogen hätte; vielmehr
fand er kaum bei seinen Eigenen die gebührende Verehrung, - denn niemand verehrte den
Gott des Nachbars, sondern ein jeder hielt seinen eigenen Götzen im Wahne, dieser wäre
aller Herr. - Nur Christus wird von allen und überall als ein und derselbe angebetet. Und
was der Ohnmacht der Götzen nicht gelungen ist, wenigstens die nächsten Anwohner zu
gewinnen, das hat Christus fertiggebracht, indem er nicht nur Nachbarn, sondern S. 664
einfach die ganze Erde dahin brachte, einen und denselben Herrn anzubeten und durch
ihn Gott, seinen Vater.

45

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0663.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0664.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

47.

Auch war ehedem alles voll vom Truge der Orakel, und die Orakel in Delphi90, Dodo-
na91, Böotien92, Lycien93, Libyen, Ägypten, bei den Kabiren94 und die Pythia95 fesselten
die Phantasie der Menschen. Jetzt aber, seitdem Christus überall verkündet wird, hat auch
dieser Wahn ein Ende genommen, und es gibt bei ihnen keinen Wahrsager mehr. Einst
täuschten die Dämonen mit ihrem Blendwerk die Menschen, ließen sich vornehmlich nie-
der an Quellen oder Flüssen, im Holz oder Stein und schreckten so mit ihren Gaukeleien
die Einfältigen. Jetzt aber, nach der göttlichen Erscheinung des Logos, hat dieser Spuk auf-
gehört. Mit dem bloßen Kreuzeszeichen verscheucht derMensch ihren Trug. Ehedem hiel-
ten die Menschen die bei den Dichtern erwähnten Götter Zeus, Kronos, Apollo und die
Heroen für wirkliche Götter und verehrten sie in ihrem Wahne. Kaum aber war der Hei-
land unter denMenschen erschienen, da wurden jene bloßgestellt als sterblicheMenschen,
und Christus allein ward unter den Menschen als wahrer Gott erkannt, als Gott der Logos
Gottes. Was soll man aber von ihrer so hochgehaltenen S. 655 Zauberkunst sagen? Ehe der
Logos erschienenwar, spielte sie eine große Rolle bei den Ägyptern, Chaldäern und Indern
und setzte die Zuschauer in Staunen. Dochmit der Ankunft derWahrheit und der Erschei-
nung des Logos ward auch sie gerichtet und zum Tod verurteilt. Was aber die heidnische
Weisheit und dasWortgepränge der Philosophen anlangt, so glaube ich, daßwir darob kein
Wort zu verlieren brauchen, liegt doch das Wunder offen da, daß die heidnischen Philo-
sophen mit all ihren Schriften nicht einmal ein paar Leute aus ihrer nächsten Umgebung
von der Unsterblichkeit zu überzeugen und zu einem Tugendleben zu führen vermochten,
während Christus in einfachen Worten und mit Leuten, die nicht redegewandt waren, den
ganzen Erdkreis bevölkerte mit Gemeinden und sie dahinbrachte, den Tod zu verachten,
an dasUnsterbliche zu denken, über das Zeitliche wegzusehen, auf das Ewige es abzusehen,
die Erdenherrlichkeit für nichts zu achten und allein nach dem Himmlischen zu trachten.

48.

Was wir aber hier behaupten, sind keine leeren Worte, sondern die Erfahrung selbst gibt
dem das Zeugnis der Wahrheit. Komme, wer da wolle, und achte er auf den sprechenden
90Berühmtes Orakel des Apollo in Phokis am Fuße des Parnaß. Pythia ward Apollo’s Priesterin, welche die
Orakel erteilte.

91Ein uralter Orakelsitz des Zeus in Epirus, in der Nähe des Sees von Jannina. Die Orakel wurden hier ent-
weder nach dem Rauschen der heiligen Eiche oder nach dem Flug der hl. Tauben erteilt.

92Böotien war vor Zeiten nach Plutarchs Angaben die Heimat mehrerer Orakelstätten.
93Zu Patara, einer Seestadt Lyciens in Kleinasien, existierte ein Orakel des Apollo.
94ἐν καβείροις. Athanasius scheint an eine Örtlichkeit gedacht zu haben, fraglich an ein Orakel in der ponti-
schen Stadt Kabira. Doch wahrscheinlicher dachte er an das bekannte Orakel der Kabiren, die besonders
auf Samothrake und Lemnos in den sog. samothrakischen Mysterien verehrt wurden.

95Auffallend, daß Athanasius das Phytiaorakel noch einmal gesondert von dem Orakel in Delphi nennt.

46

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0655.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Beweis in der Tugend der Jungfrauen Christi und der keuschheitsbeflissenen Jünglinge,
anderseits in dem Glauben bei einem so großen Chor von Märtyrern. Wer das vorhin Ge-
sagte auf seineWahrheit prüfenwill, der komme doch undmache über denDämonenspuk,
den Orakeltrug und über die Gaukeleien der Zauberkunst das Zeichen des von ihnen ge-
schmähten Kreuzes und spreche den Namen Christi nur aus, dann wird er sehen, wie vor
ihm die Dämonen fliehen, die Orakel verstummen, alle Zauberei und Beschwörung abge-
tan ist. Wer ist also dieser Christus und wie groß ist er, wenn er schon mit seinem Namen
und seiner Gegenwart überall alles in Schatten stellt und beseitigt und allein mächtiger ist
als alle und den ganzen Erdkreis mit seiner Lehre erfüllt? Sie sollen doch Rede stehen, die
Heiden, die gar so sehr spotten, ohne zu erröten! Denn ist er ein Mensch, wie konnte ein
Mensch die Macht aller ihrer Götter überbieten S. 666 und deren Nichts mit seiner Kraft
erweisen? Nennen sie ihn aber einen Zauberer, wie ist es möglich, daß von einem Zau-
berer alle Zauberei gebrochen und nicht vielmehr befestigt wird? Hätte er nur den einen
und anderen menschlichen Zauberer besiegt oder nur über einen obgesiegt, dann hätten
sie wohl mit Recht ihn nur den anderen dank einer größeren Geschicklichkeit überlegen
gehalten. Hat aber sein Kreuz über alle Zauberei überhaupt und gar über ihrenNamen den
Sieg davongetragen, dann ist doch wohl offenbar der Heiland kein Zauberer, da ja auch die
von anderen Zauberern angerufenen Dämonen vor ihm wie einem Herrn fliehen. Wer er
nun ist, das sollen uns die Heiden sagen, die sich nur aufs Spotten verlegen. Möglich, daß
sie sagen, er sei selbst auch ein Dämon gewesen und besitze deshalb solche Kraft. Doch
bei solcher Ausrede werden sie für den Spott sicher nicht zu sorgen haben, und schon die
obigen Beweise können sie wieder zuschanden machen. Wie kann denn der ein Dämon
sein, der die Dämonen vertreibt? Hätte er einfach nur Dämonen ausgetrieben, dann hätte
man ganz wohl annehmen können, daß er im obersten der Dämonen die niedrigeren seine
Macht fühlen läßt, wie ja ähnlich auch die Juden ihm höhnisch vorwerfen wollten96. Wenn
aber der ganze Dämonenwahn vor seinem Namen weicht und flieht, dann sind sie offen-
bar auch hierin im Irrtum befangen, und unser Herr und Heiland Christus ist nicht, wie
sie meinen, eine dämonische Macht. Wenn also der Heiland weder ein einfacher Mensch,
noch ein Zauberer, noch ein Dämon ist, wenn er vielmehr die Gebilde der Dichter, den
Dämonenwahn und die Weisheit der Dichter mit seiner Gottheit überwunden und in den
Schatten gestellt hat, so liegt doch wohl klar am Tage und muß von allen zugestanden wer-
den, daß er in Wahrheit der Sohn Gottes ist als der Logos, die Weisheit und die Kraft des
Vaters97. Deshalb sind auch seine Werke nicht menschlich, sondern übermenschlich. Daß
sie in der Tat Gottes Werke sind, ergibt sich schon aus dem Augenschein und aus der Ver-
gleichung mit denen der Menschen.
96Vgl. Matth. 12, 24
971 Kor. 1, 24.

47

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0666.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

49.

S. 667 Denn wo hätte es je einen Menschen gegeben, der nur aus einer Jungfrau sich einen
Leib bildete? Oder wo hätte je ein Mensch so viele Krankheiten geheilt wie der gemeinsa-
me Herr aller? Wer hat einem schon bei der Geburt vorhandenen Mangel abgeholfen, und
einen Blindgeborenen sehend gemacht? Äskulap wurde von ihnen als Gott verehrt, weil
er die Heilkunst ausübte und Kräuter fand für die kranken Körper, die er aber nicht sel-
ber aus Erde bildete, sondern dank seiner Naturkunde entdeckte. Doch was bedeutet das
im Vergleich zu dem, was der Heiland tat, der nicht bloß eine Wunde heilte, sondern eine
Neuschöpfung vornahm und den Körper wiederherstellte? Herkules wird von den Grie-
chen als Gott angebetet, weil er mit seinesgleichen kämpfte und wilde Tiere listig erlegte.
Was ist aber das im Vergleich mit den Taten des Logos, der die Menschen von Krankhei-
ten, Dämonen und selbst vom Tode befreite? Dionysos wird bei ihnen verehrt, weil er den
Menschen ein Lehrmeister der Trunksucht gewesen war. Aber der wahrhaftige Heiland
und Herr des Alls, der die Mäßigkeit gelehrt, wird von ihnen verspottet, Doch genug hier-
von! Wo fände sich aber eine Parallele zu den übrigen Wundertaten seiner Gottheit? Wo
starb ein Mensch, währenddessen die Sonne sich verfinsterte, die Erde bebte? Siehe doch:
bis heute sterben Menschen, und es starben solche schon im Anfange. Wann aber wäre
solch ein Wunderzeichen bei ihnen eingetroffen? Oder, um die Taten zu übergehen, die
er im Leibe vollbrachte, und nur die Werke nach seiner leiblichen Auferstehung zu erwäh-
nen: wo gab es je einenMenschen, dessen Lehre von einemEnde der Erde bis zum anderen
überall als eine und dieselbe Geltung gewonnen hätte, so daß seine Verehrung im Flug die
ganze Welt erobert hätte? Oder wenn ja Christus, wie sie meinen, nur ein Mensch wäre
und nicht Gott der Logos, warum verhindern es dann ihre Götter nicht, daß seine Vereh-
rung auf die Stätte übergreift, wo sie selber sind, ja daß vielmehr der Logos selbst, wo er
hinkommt, mit seiner Lehre ihren Kult beendet und ihr Blendwerk zuschanden macht?

50.

S. 668 Der Könige und Beherrscher der Erde hat es vor ihm viele gegeben; von vielen Wei-
sen und Magiern bei den Chaldäern, Ägyptern und Indern weiß die Geschichte zu berich-
ten. Welcher von diesen hat nun je - ich sage nicht: nach dem Tode, sondern noch bei Leb-
zeiten - eine solcheMacht entfaltet, daß er die ganze Erdemit seiner Lehre erfüllte und eine
solche Menge vom teuflischen Götzenwahn abbrachte, wie unser Heiland von den Götzen
weg zu sich bekehrte? Die heidnischen Philosophen haben vieles mit überzeugender Kraft
und in kunstvoller Darstellung geschrieben. Vermochten sie einen Erfolg aufzuweisen wie
das Kreuz Christi? Bis zu ihrem Lebensende fanden ihre Sophismen Glauben. Nein, noch
zu ihren Lebzeitenwurde das, was ihnen sicher schien, Gegenstandwechselseitiger Kontro-
verse, und sie verlegten sich auf eine gegenseitige Bekämpfung. Aber ganz auffallend lehrte

48

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0667.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0668.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

der Logos Gottes in einer mehr als einfachen Sprache und stellte doch damit die ersten So-
phisten in Schatten, verdrängte ihre Lehren, zog alle an sich und füllte seine Kirchen. Und
es ist gewiß wunderbar, daß er die Großsprecherei der Weisen über die Götzen damit zum
Verstummen brachte, daß er als Mensch in den Tod ging. Wessen Tod vertrieb denn je die
Dämonen? Oder wessen Tod fürchteten denn die Dämonen je so wie den Tod Christi? Wo
immer der Name des Heilandes genannt wird, da weicht auch jeglicher böse Geist.Wer hat
die Menschen von den Leidenschaften des Herzens so freigemacht, daß die Unkeuschen
jetzt keusch leben, die Mörder nicht mehr zum Mordstahl greifen, und die männlich stark
werden, die zuvor im Banne feiger Furcht standen? Und wer hat überhaupt die Barbaren-
und Heidenvölker überall so weit gebracht, daß sie ihre Wildheit ablegten und friedliche
Gesinnung annahmen, wenn nicht der Glaube an Christus und das Zeichen des Kreuzes?
Wer anders hat die Menschen im Glauben an die Unsterblichkeit so sehr bestärkt wie das
Kreuz Christi und die Auferstehung seines Leibes? Denn obschon die Heiden alle mögli-
chen Lügen fertigbrachten, so konnten sie eine Auferstehung ihrer Götzen sich doch nicht
einbilden, da sie überhaupt nicht mit der Möglichkeit S. 669 rechneten, daß der Leib nach
dem Tod noch fortbestehen könne. Und hierin möchte man ihnen am ehesten rechtgeben,
insofern sie in einer solchen Schlußfolgerung die Ohnmacht ihres Götzenkultes bewiesen,
dagegen Christus die Macht zugestanden, so daß alle auch daraufhin ihn als Gottes Sohn
erkennen könnten.

51.

Wo wäre auch der Mensch, der nach seinem Tode oder schon zu Lebzeiten die Jungfräu-
lichkeit gelehrt und diese Tugend unter Menschen für wohl möglich gefunden hätte? Aber
Christus, unser Heiland und König aller Dinge, fand mit seiner diesbezüglichen Lehre sol-
chen Anklang, daß selbst Kinder, die das gesetzliche Alter noch nicht erreicht haben, die
über das Gebot hinausgehende Jungfräulichkeit geloben98. Welcher Sterbliche vermochte
je solche Strecken zu durchqueren, zu den Skythen, Äthiopiern, Persern, Armeniern, Go-
then oder zu den Völkern, die man jenseits des Ozeans loziert, oder die über Hyrkanien
hinauswohnen, oder überhaupt (auch nur) zu den Ägyptern und Chaldäern zu gelangen,
die der Magie zugetan und außergewöhnlich abergläubisch und sittenroh sind, und dort
von Tugend und Keuschheit und gegen den Götzenkult zu predigen, wie der Herr aller,
die Kraft Gottes, unser Herr Jesus Christus getan hat? Er hat diesen nicht nur durch seine
Jünger gepredigt, sondern sie auch so weit gebracht, daß sie ihre Sittenroheit ablegten und
jetzt nicht mehr die Götter ihrer Väter verehren, sondern zur Erkenntnis seiner gelangen
und durch ihn den Vater anbeten. Denn vor Zeiten, da die Griechen und Barbaren noch
den Götzen dienten, lagen sie im Krieg gegeneinander und waren gegen eigene Stammes-
98τὴν ὑπὲρ τὸν ωόμον ἐπαγγέλλεσθαι παρθενίαν. Hier lesen wir die ausdrückliche Lehre von der freiwilligen
Jungfräulichkeit als eines opus supererogatorium.

49

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0669.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

genossen grausam. Es war überhaupt nicht möglich, über Land oder Meer zu reisen, ohne
seine Hand zu bewaffnen - eben wegen ihrer unaufhörlichen gegenseitigen Befehdung. Ja,
ihr ganzer Lebenslauf war ein Waffengang; das Schwert war ihr Stock und ihre einzige S.
670 Rettung. Doch, wie vorhin gesagt, mochten sie auch ihren Götzen dienen und ihren
Dämonen Opfer bringen, der teuflische Götzenwahn ließ bei ihnen, die in solcher Verfas-
sung waren, natürlich keine sittliche Umwandlung zu. Als sie aber zur Lehre Christi über-
traten, da ließen sie auffallend, tief im Herzen gerührt, von der mordlustigen Grausamkeit
ab und denken jetzt nimmer an Krieg; vielmehr hegen sie jetzt nur mehr Gesinnungen des
Friedens und der Freundschaft.

52.

Wer hat nun solches fertiggebracht, oder wer hat die im Frieden geeint, die zuvor sich
haßten, wenn nicht eben der geliebte Sohn des Vaters, der gemeinsame Heiland aller, Jesus
Christus, der in seiner Liebe um unseres Heiles willen alles ertragen hat? Schon vor Zeiten
war der Friede, der mit ihm anbrechen sollte, geweissagt in den Worten der Schrift: „Ihre
Schwerter werden sie zu Pflugscharen umschmieden und ihre Lanzen zu Sicheln; nicht
mehr wird Volk gegen Volk zum Schwerte greifen, und sie werden nicht mehr auf den
Krieg sich einüben“99. Und es klingt dies doch recht glaubwürdig, wenn noch jetzt die
roh gesitteten Barbaren, solange sie eben den Götzen opfern, widereinander wüten und
keine Stunde ohne das Schwert sein können, sobald sie aber von der Lehre Christi hören,
alsbald vom Krieg zum Feldbau übergehen und die Hand, anstatt mit dem Schwert sie zu
bewaffnen, zumGebet erheben. Ja, ganz allgemein waffnen sie sich jetzt, anstatt zu kriegen
gegen ihresgleichen, gegen den Teufel und die bösen Geister, um sie in Keuschheit und
Seelenstärke niederzuringen. Das ist aber doch ein sichtlicher Beweis für die Gottheit des
Heilandes, wenn die Menschen das, was sie von den Götzen nicht lernen konnten, von
ihm gelernt haben, wie es anderseits nicht unwesentlicher Beleg ist für die Ohnmacht und
Nichtigkeit der Dämonen und Götzen. Die Dämonen waren sich ja ihrer Ohnmacht wohl
bewußt; deshalb hetzten sie ehedem die Menschen zum Krieg gegeneinander, damit sie
nicht vom Hader unter sich abließen und dann gegen die S. 671 Dämonen den Kampf
aufnähmen.Wahrhaftig, die Jünger Christi befehden nicht sich gegenseitig, sondern setzen
sichmit ihren guten Sitten und einem tugendhaftenWandel gegen die Dämonen zurWehr,
verjagen sie, schlagen selbst den obersten, den Teufel, sind keusch in ihrer Tugend, halten
stand in den Versuchungen, harren aus in den Mühsalen, erdulden Mißhandlungen und
machen sich nichts daraus, wenn sie ausgeraubt werden, und gewiß auffallend: sie achten
nicht des Todes und werden Märtyrer für Christus.
99Is. 2, 4.

50

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0670.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0670.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0671.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

53.

Und um noch einen, und zwar ganz auffallenden Beweis für die Gottheit des Heilandes an-
zuführen: Wann hat denn je ein bloßer Mensch oder Zauberer oder Herrscher oder König
für sich allein mit so vielen sich zu messen vermocht und zu kämpfen wider den ganzen
Götzenkult, gegen das ganze Heer der Dämonen, gegen alle Zauberei und alle Weisheit
der Heiden, da sie noch soviel galten und auf dem Höhepunkt waren und alle Welt in Stau-
nen setzten, und mit einem Schlag allen gegenüberzutreten wie unser Herr, der wahre
Logos Gottes, der unsichtbar einen jeden über seinen Götzenwahn aufklärt und allein alle
Menschen allen (Götzen) abwendig macht, so daß die, die zuvor vor den Götzen auf die
Erde sich niederwarfen, diese nunmehr mit Füßen treten, die bewunderten Größen der
Magie ihre Bücher verbrennen und die Weisen die Erklärung der Evangelien allem ande-
ren vorziehen? Die Götzen, die sie zuvor anbeteten, geben sie auf und beten den an, den
sie als Gekreuzigten zuvor verspotteten, Christum, und bekennen ihn als Gott. Und ihre
sogenannten Götter werden durch das Kreuzeszeichen verscheucht, der gekreuzigte Hei-
land aber wird auf dem ganzen Erdkreis als Gott und Gottes Sohn verkündigt. Die Götter,
welche die Heiden anbeten, werden von ihnen wegen ihrer Schändlichkeit verworfen; die-
jenigen aber, die die Lehre Christi annehmen, führen ein züchtigeres Leben als jene. Wenn
nun dies und Ähnliches nur Menschenwerk ist, so zeige und beweise doch mal einer, wer
immer nur will, ein Gleiches auch für die früheren Zeiten. Wenn aber diese Erscheinun-
gen nicht als Menschenwerk, sondern S. 672 als Gottes Werk erscheinen und das auch
wirklich sind, warum versteigen sich denn die Ungläubigen zu solcher Gottlosigkeit, daß
sie den Herrn nicht erkennen, der das gewirkt hat? Es geht ihnen ja ähnlich so wie denen,
die aus den Werken der Schöpfung Gott, ihren Schöpfer, nicht erkennen. Denn wenn sie
seine Gottheit aus seiner Macht, die sich auf alles erstreckt, erkannten, so hätten sie damit
auch die Erkenntnis gewonnen, daß auch die im Leibe vollbrachten Werke Christi nicht
die eines Menschen sind, sondern Taten des Heilandes aller, des Gott-Logos. Hätten sie
solche Erkenntnis gehabt, „dann hätten sie“, wie Paulus sagte, „den Herrn der Herrlichkeit
nicht gekreuzigt“100.

54.

Wie also einer, der den vonNatur unsichtbaren und überhaupt nicht sichtbarenGott schau-
en will, ihn aus seinen Werken erkennt und begreift, so möge auch der, welcher Christum
mit seinem Geiste nicht sieht, ihn wenigstens aus den Werken des Leibes erkennen und
prüfen, ob es Menschen- oder Gotteswerke sind. Sind es Menschenwerke, dann mag er
spotten; sind es aber nicht Menschen-, sondern Gotteswerke, dann soll er zur Einsicht
kommen und nicht spotten über das, was keinen Spott verdient. Nein, er soll sich vielmehr
1001 Kor. 2, 8.

51

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0672.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

wundern, daß uns das Göttliche durch eine so geringfügige Sache offenbar geworden ist,
durch den Tod allen die Unsterblichkeit zuteil wurde und in der Menschwerdung des Lo-
gos die allwaltende Vorsehung und ihr Urheber und Schöpfer, der Logos Gottes, erkennbar
wurde. Denn er wurde Mensch, damit wir vergöttlicht würden. Er offenbarte sich im Lei-
be, damit wir zur Erkenntnis des unsichtbaren Vaters gelangten; er ließ sich den Frevelmut
seitens der Menschen gefallen, damit wir die Unsterblichkeit ererbten. Er erlitt ja für seine
Person keinen Schaden, da er leidensunfähig und unverweslich, der Logos selbst und Gott
war. Die leidende Menschheit aber, derentwegen er das auf sich nahm, hat er in seiner Lei-
densunfähigkeit bewahrt und gerettet. Überhaupt sind die Großtaten des Heilandes, S. 673
die er in seiner Menschwerdung vollbrachte, derart und so groß, daß man beim Versuch,
sie aufzuzählen, denen gliche, die auf das unermeßlich weite Meer hinausschauen und des-
sen Wogen zählen wollen. Denn wie man mit dem Auge nicht alle Wellen erreichen kann,
da immer neue folgen, die dem zählenden Auge entschwinden, so wäre es auch dem, der
alle Großtaten Christi, die er im Leibe vollbracht hat, zusammenfassen wollte, unmöglich,
sie in ihrer Gesamtheit auch nur in seinemGeiste aufzunehmen, weil mehr noch seiner Be-
obachtung entgeht, als was er erfaßt zu haben glaubt. Es empfiehlt sich darum mehr, nicht
auf alles zu sprechen zu kommen, wovon man ja doch nicht einmal einen Teil vollständig
behandeln kann, vielmehr nur noch an einen Punkt zu erinnern und das Allgemeine dir
zur Bewunderung anheimzustellen. Alles ist ja gleich wunderbar, und wohinman schauen
mag, man gewahrt die Gottheit des Logos und wird ganz überrascht.

55.

Folgendes verdient also nach dem Gesagten besonders deine Beachtung und muß für die
vorausgegangene Erörterung gleichsam die Grundlage bilden und gar sehr Erstaunen er-
regen, daß nämlich mit der Ankunft des Heilandes der Götzendienst nicht mehr zunahm,
sondern der bereits bestehende abnimmt und allmählich verschwindet, daß die heidnische
Weisheit keine Fortschritte mehr macht, im Gegenteil die noch vollends aufhört, die da
ist, die Dämonen mit Gaukelei, Wahrsagerei und Zauberei nicht mehr betören, sondern
schon beim ersten kecken Versuch dazu durch das Kreuzeszeichen zuschanden werden.
Und um es kurz zu sagen: Betrachte nur, wie die Lehre des Heilandes überall neue Anhän-
ger findet, aller Götzendienst aber und alles, was dem christlichen Glauben zuwiderläuft,
von Tag zu Tag abnimmt, ohnmächtig wird und zusammenfällt! Bei solcher Betrachtung
bete den Weltheiland an, den mächtigen Gott-Logos, verwirf das, was vor ihm weichen
und verschwinden muß! Denn wie beim Sonnenschein die Finsternis keine Macht mehr
hat, vielmehr vor ihm noch der letzte Rest (von Finsternis) verschwinden muß, so hat seit
der göttlichen Erscheinung S. 674 des Gott-Logos die Finsternis der Götzen keine Macht
mehr; vielmehr stehen jetzt überall alle Teile des Erdkreises im Lichte seiner Lehre. Und
wie oftmals einige Aufrührer in einem Lande, in dem ein König ist, der sich aber in der

52

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0673.jpg
https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0674.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Öffentlichkeit nicht zeigt, sondern innerhalb seines Palastes bleibt, unter Benützung die-
ser seiner Zurückgezogenheit sich selbst proklamieren lassen, und der einzelne verkleidet
den Einfältigen gegenüber sich als König ausgibt, und die Leute sich so durch den Namen
irreleiten lassen, da sie wohl von einem Könige hören, aber ihn nicht sehen, zumal sie ja
auch nicht in seinen Palast gelangen können, dann aber, wenn der wirkliche König sich
zeigt und öffentlich auftritt und dann die betrügerischen Aufrührer mit seiner Gegenwart
entlarvt werden, die Leute angesichts des rechten Königs ihre früheren Verführer verlas-
sen, so haben ehedem auch die Dämonen die Menschen betrogen, als sie sich göttliche
Würde anmaßten. Seitdem aber der Logos Gottes im Leibe erschienen ist und uns seinen
Vater zu erkennen gegeben, da schwindet der Trug der Dämonen und hört gänzlich auf;
dieMenschen aber schauen auf denwahrhaftigenGott-Logos des Vaters, lassen ab von den
Götzen und anerkennen nunmehr den wahren Gott. Das ist aber ein Beweis, daß Christus
Gott der Logos undGottes Kraft ist. Dennwenn dasMenschliche aufhört, dasWort Christi
aber bleibt, so ist doch allen klar, daß das, was ein Ende hat, augenblicklich ist, der aber,
der bleibt, Gott und wahrer Sohn Gottes und der eingeborene Logos ist.

56.

Diese kurze Abhandlung sei dir, Freund Christi, als erster Entwurf und Abriß einer Glau-
benslehre über Christus und seine göttliche Ankunft unter uns gewidmet! Du aber wirst
diesen Anlaß benützen, dich mit den biblischen Schriften zu befassen und ehrlichen Sin-
nes in sie dich vertiefen, um zum Verständnis ihres Inhalts zu gelangen und damit auch
zu einer vollkommeneren und klareren Erkenntnis dessen, was wir gesagt haben. Denn
in jenen Schriften hat Gott durch gottesgelehrte Männer geredet und geschrieben. Wir
aber tradieren dir auch zu deinem Studium, was wir von den S. 675 gotterleuchteten Leh-
rern gelernt haben, die auf das Schriftstudium sich verlegten und sogar Märtyrer für die
Gottheit Christi geworden sind. Du wirst aber auch von seiner zweiten herrlichen und
wahrhaft göttlichen Ankunft bei uns Kenntnis erhalten, wann er nicht mehr in Niedrigkeit
kommt, sondern in seiner Herrlichkeit, nicht mehr in Demut, sondern in seiner Majestät,
nicht mehr, um zu leiden, sondern um dann allen die Frucht seines Kreuzes mitzuteilen,
nämlich die Auferstehung und die Unverweslichkeit. Auch wird er nicht mehr gerichtet;
vielmehr richtet er alle, einen jeden nach dem Guten oder Bösen, das er mit seinem Lei-
be getan hat101. Da ist den Guten das Himmelreich aufbehalten, den Übeltätern aber das
ewige Feuer und die äußerste Finsternis. Denn so spricht der Herr selbst: „Ich sage euch:
von nun an werdet ihr den Menschensohn zur Rechten der Kraft sitzen und auf den Wol-
ken des Himmels kommen sehen, in der Herrlichkeit des Vaters“102. Darum lautet auch
ein heilsames Wort, das uns auf jenen Tag vorbereiten will: „Seid bereit und wachet; denn
101Vgl. 2 Kor. 5, 10.
102Matth. 26, 64.

53

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0675.jpg


Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 20. August 2020
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

er kommt zu einer Stunde, die ihr nicht wisset“103. Denn nach dem seligen Paulus „müs-
sen wir alle vor dem Richterstuhl Christi erscheinen, damit ein jeder empfange, was er in
seinem Leibe Gutes oder Böses getan hat“104.

57.

Aber zum Studium und wahren Verständnis der Schriften hin bedarf es noch eines gu-
ten Lebenswandels, eines reinen Herzens und der christlichen Tugend, damit der Geist
auf diesem Weg erlangen und erfassen kann, wonach er strebt, soweit überhaupt der Men-
schennatur ein Wissen über Gott den Logos erreichbar ist. Denn ohne reinen Sinn und
Nachahmung des Lebens der Heiligen kann wohl niemand die Sprache der Heiligen ver-
stehen. Denn wie einer, der das Licht der Sonne sehen möchte, gewiß das Auge abwischt
und S. 676 reinigt und sich durch die Reinigung dem Sehobjekt fast ähnlich macht, damit
das Auge, so gleichsam Licht geworden, das Sonnenlicht schaue, oder wie einer, der eine
Stadt oder ein Land sehen möchte, notgedrungen an die Stätte sich begibt, um seine Beob-
achtung zumachen, somuß der, welcher die Gedanken der Gottesgelehrten verstehen will,
seine Seele im Leben zuvor abwaschen und reinigen und durch gleichartige Handlungen
den Heiligen selbst nahekommen, damit er durch einen gleichen Lebenswandel mit ihnen
verbunden auch das verstehe, was diesen von Gott geoffenbart worden, und, von nun an
gleichsam mit diesen vereint, der den Sündern drohenden Gefahr und ihrem Feuer am
Tage des Gerichtes entrinne und das erlange, was den Heiligen im Himmelreich hinterlegt
ist, „was kein Auge gesehen, kein Ohr gehört hat und in keines Menschen Herz gedrungen
ist“105, was alles denen bereitet ist, die tugendhaft leben und Gott und den Vater lieben in
Christus Jesus, unserem Herrn, durch den und mit dem dem Vater selbst mit dem Soh-
ne im Heiligen Geiste Ehre, Macht und Herrlichkeit sei von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen!
PAGE 40

103Matth. 24, 42.
1042 Kor. 5, 10.
1051 Kor. 2, 9.

54

https://bkv.unifr.ch/works/82/versions/95/scans/b0676.jpg

	Über die Menschwerdung des Logos und dessen leibliche Erscheinung unter uns (De incarnatione Verbi)
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	7.
	8.
	9.
	10.
	11.
	12.
	13.
	14.
	15.
	16.
	17.
	18.
	19.
	20.
	21.
	22.
	23.
	24.
	25.
	26.
	27.
	28.
	29.
	30.
	31.
	32.
	33.
	34.
	35.
	36.
	37.
	38.
	39.
	40.
	41.
	42.
	43.
	44.
	45.
	46.
	47.
	48.
	49.
	50.
	51.
	52.
	53.
	54.
	55.
	56.
	57.


